#### M. TULLII CICERONIS

DE

# FINIBUS

BONORUM & MALORUM

A D

### BRUTUM LIBRIQUINQUE.

Juxta Editionem GRONOVII correctissimam fumma cura emendati.

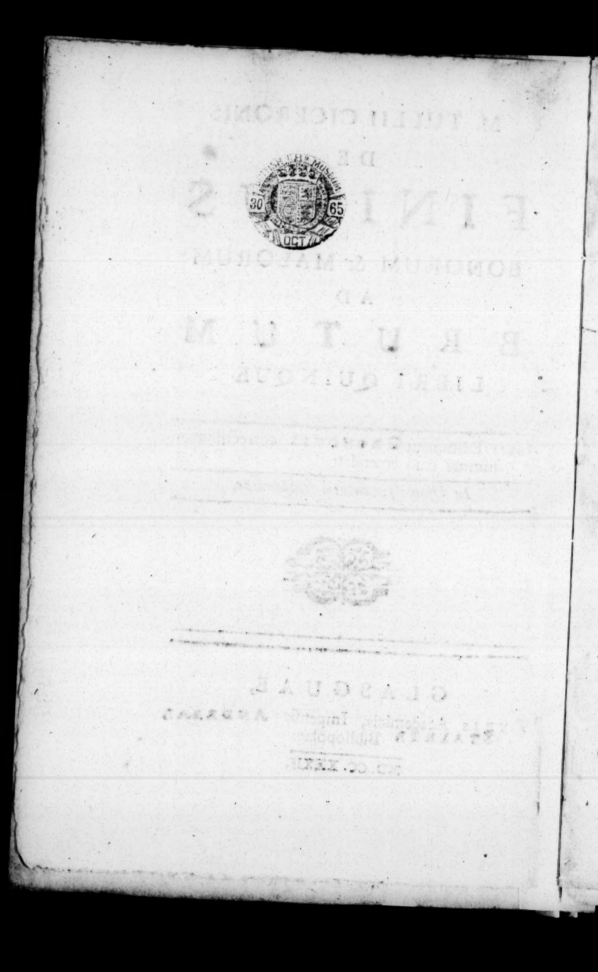
In Usum 'fuventutis Academicae.



GLASGUAE,

TYPIS Academicis, Impensis ANDREAR STALKER Bibliopolae.

MD, CC. XXXII.





M. TULLII CICERONIS

DEFINIBUS

## Bonorum & Malorum

A D

### BRUTUM

#### LIBER PRIMUS.

I.

O N eram nescius, Brute, cum, quae summis ingeniis exquisitaque doctrina philosophi Graeco sermone tractavissent, ea Latinis litteris mandaremus, fore, ut hic noster labor in varias reprehensiones incurreret. Nam

quibusdam, & iis quidem non admodum indoctis, totum hoc displicet, Philosophari. Quidam autem non id tum reprehendunt, si remissius agatur : sed tantum studium, tamque multam operam in

eo ponendam non arbitrantur. Erunt etiam, & hi quidem eruditi Graecis litteris, contemnentes Latinas, qui se dicant in Graecis legendis operam malle confumere. Postremo aliquos futuros sufpicor, qui me ad alias litteras vocent : genus hoc . scribendi, etsi sit elegans, personae tamen & dignitatis esle negent. Centra quos omnes dicendum breviter existumo: quamquam Philosophiae quidem vituperatoribus fatis responsum est co libro, quo a nobis Philosophia defensa & conlaudata est, cum esset accusata & vituperata ab Hortenfio. Qui liber cum & tibi probatus videretur & iis quos ego posse judicare arbitrarer; plura fuscepi, veritus ne movere hominum studia viderer, retinere non posse. Qui autem, si maxume hoc placeat, moderatius tamen id volunt fieri. difficilem quandam temperantiam postulant in eo. quod femel admissum coerceri reprimique non potest: ut propemodum justioribus utamur illis qui omnino avocent a philosophia, quam iis qui rebus infinitis modum constituant; in reque eo meliore, quo major sit, mediocritatem desiderent. Sive enim ad Sapientiam perveniri potest; non paranda nobis folum ea, sed fruenda etiam est: five hoc difficile est; tamen nec modus est ullus investigandi veri, nisi inveneris; & quaerendi defatigatio turpis est, cum id quod quaeritur sit pulcherrimum. Etenim fi delectamur cum scribimus; quis est tam invidus, qui ab eo nos abducat? fin laboramus; quis est qui alienae modum statuat industriae? Nam, ut Terentianus Chremes non inhumanus, qui novum vicinum non volt

Foders

Fodere, aut arare, aut aliquid ferre denique; non enim illum ab industria, sed ab inliberali labore deterret: sic isti curiosi, quos offendit noster

minime nobis injucundus labor.

II. His igitur est difficilius satisfacere, qui se Latina scripta dicunt contemnere. In quibus hoc primum eft, in quo admirer; cur in gravissimis rebus non delectet eos patrius fermo, cum iidem fabellas Latinas ad verbum de Graecis expressas non inviti legant. Quis enim tam inimicus pene nomini Romano est, qui Ennii Medeam, aut Antiopam Pacuvii spernat aut rejiciat? qui se iifdem Euripidis fabulis delectari dicat, [ Latinas litteras oderit? ] Synephebos ego, inquit, potius Caecilii, aut Andriam Terentii, quam utramque Menandri legam? A quibus tantum diffentio, ut, cum Sophocles vel optime scripferit Electram, tamen male conversam Attilii mihi legendam putem. De quo Licinius,

Ferreum scriptorem: verum opinor: scriptorem tanien,
Ut legendus sit. ----

Rudem enim esse omnino in nostris Poetis, aut inertissimae segnitiae est, aut sastidii delicatissimi. Mihi quidem nulli satis eruditi videntur, quibus nostra ignota sunt. An,

Utinam ne in nemore ----

nihilo minus legimus, quam hoc idem Graecum: quae autem de bene beateque vivendo a Platone disputata sunt, haec explicari non placebit Latine? Quod si nos non interpretum sungimur munere, sed tuemur ea, quae dicta sunt ab iis quos probamus, eisque nostrum judicium & nostrum scribendi ordinem adjungimus; quid habent, cur

Graeca anteponant his, quae & splendide dictatint, neque sint conversa de Graecis? Nam si dicent, ab illis has res esse tractatas; ne ipsos quidem Graecos est cur tam multos legant, quam legendi sunt. Quid enim est a Chrysippo praetermissum in Stoicis? legimus tamen Diogenem, Antipatrum, Mnesarchum, Panaetium, multos alios, in primisque samiliarem nostrum Posidonium? Quid? Theophrastus mediocriterne delectat, cum tractat locos ab Aristotele ante tractatos? quid? Epicurei num desistunt de iissem, de quibus & ab Epicuro scriptum est & ab antiquis, ad arbitrium suum scribere? Quod si Graeci leguntur a Graecis [iissem de rebus alia ratione compositis;] quid est cur nostri a nostris non le-

gantur?

III. QUAMQUAM si plane sic verterem Platonem aut Aristotelem, ut verterunt nostri Poetae fabulas; male, credo, mererer de meis civibus, fi ad eorum cognitionem divina illa ingenia transferrem! Sed id neque feci adhuc, nec mihi tamen, ne faciam, interdictum puto. Locos quidem quosdam, si videbitur, transferam, & maxume ab his quos modo nominavi; cum inciderit, ut id apte fieri possit: ut ab Homero Ennius, Afranius a Menandro solet. Nec vero. ut noster Lucilius, recusabo, quo minus omnes Utinam esset ille Persius! Scipio mea legant. vero & Rutilius multo etiam magis: quorum ille judicium reformidans, Tarentinis ait se, & Confentinis, & Siculis scribere. Facete is quidem, ficut alias: fed peque tam docti tum erant. ad quorum judicium elaboraret; & funt illius scripta leviora, ut urbanitas summa adpareat, doctrina mediocris. Ego autem quem timeam lectoreinLetorem, cum ad te, ne Graecis quidem cedentem in philosophia, audeam scribere? Quamquam a te ipso, .id quidem facio, provocatus gratissimo mihi libro, quem ad me De virtute missis. Sed ex eo credo quibusdam usu venire, ut abhorreant a Latinis, quod inciderint in occulta quaedam & horrida, de malis Graecis Latine scripta deterius. Quibus ego adsentior, dummodo de iisdem rebus ne Graecos quidem legendos putent. Res vero bonas verbis electis graviter ornateque dictas quis non legat? nisi qui se plane Graecum dici velit. Ut a Scaevola est Praetore salutatus Athenis Albucius: quem quidem locum cum multa venustate & omni sale idem Lucilius: apud quem praeclare Scaevola,

Graecum te, Albuci, quam Romanum atque Sabinum, Municipem Ponti, Tritanni, centurionum,

Praeclarorum hominum ac primorum, signife-

Maluisti dici. Graece ergo Praetor Athenis, Id quod maluisti, te, cum ad me accedis, saluto, Xaige, inquam, Tite: lictores, turma omnis cohorsque,

Xaigs Tite: binc bostis mi Albucius, binc inimicus.

Sed jure Mucius. Ego autem fatis mirari non queo, unde hoc fit tam infolens domesticarum rerum fastidium. Non est omnino hic docendi locus: sed ita sentio, & saepe disserui, Latinam linguam non modo non inopem, ut vulgo putant, sed locupletiorem etiam esse, quam Graecam. Quando enim, ne nobis dicam, aut Oratoribus A 3 bonis,

bonis, aut Poetis, postea quidem quam suit quem imitarentur, ullus orationis vel copiosae vel elegantis ornatus desuit? Ego vero, cum sorensibus operis, laboribus, periculis, non deseruisse mihi videor praesidium, in quo a populo Romano locatus sum; debeo prosecto quamtumcunque possim, in eo quoque elaborare, ut sint opera, studio, labore meo doctiores cives mei, nec cum istis tanto opere pugnare, qui Graeca legere malint; (modo legant illa ipsa nec simulent) & iis servire, qui vel utrisque litteris uti velint, vel, si suas ha-

bent, illas non magno opere defiderent.

IV. Qui autem alia malunt scribi a nobis, aequi este debent, quod & scripta multa sunt, fic ut plura nemini e nostris, & scribentur fortaffe plura, fi vita suppetet: & tamen qui diligenter haec quae de Philosophia litteris mandamus Jegere adfueverit, judicabit nulla ad legendum his esse potiora. Quid est enim in vita tanto opere quaerendum, quam cum omnia in Philosophia, tum id, quod his libris quaeritur, quid fit finis, quid extremum, quid ultimum, quo fint omnia bene vivendi recteque faciendi confilia referenda? quid fequatur natura, ut fummum ex rebus expetendis? quid fugiat, ut extremum malorum? Qua de re cum fit inter doctiffimos fumma dissenfio; quis alienum putet ejus esse dignitatis, quam mihi quisque tribuit, quod in omni munere vitae optumum & verissimum sit, exquirere? An, Partus ancillae sitne in fructu babendus, disseretur inter principes civitatis, P. Scaevolam, M. Manilium? ab hisque M. Brutus dissentiet? quod & acutum genus eft, & ad usus civium non inutile: nosque ea scripta, reliquaque ejusdem generis & legimus libenter & legemus; haec, quae vitam continent

continent omnem, negligentur? Nam, ut sint illa vendibiliora, haec uberiora certe sunt: quamquam id quidem licebit iis existumare, qui legerint. Nos autem hanc omnem quaestionem de sinibus bonorum & malorum, sere a nobis explicatam esse his litteris arbitramur; in quibus, quantum potuimus, non modo quid nobis probaretur, sed etiam quid a singulis philosophiae disciplinis di-

ceretur, persecuti sumus.

V. UT autem a facillimis ordiamur, prima veniat in medium Epicuri ratio, quae plerisque notiffima eft; quam a nobis fic intelliges expositam, ut ab ipfis, qui eam disciplinam probant. non foleat adcuratius explicari: verum enim invenire volumus, non tamquam adversarium aliquem convincere. Adcurate autem quondam a L. Torquato, homine omni doctrina erudito. defensa est Epicuri sententia de Voluptate; a meque ei responsum, cum C. Triarius, in primis gravis & doctus adolescens, ei disputationi inter-Nam cum ad me in Cumanum falutandi caussa uterque venisset; pauca primo inter nos de litteris, quarum fummum erat in utroque studium: deinde Torquatus, Quoniam nacti te, inquit, sumus aliquando otiosum, certe audiam, quid sit quod Epicurum nostrum non tu quidem oderis, ut fere faciunt qui ab eo dissentiunt, sed certe non probes, eum, quem ego arbitror unum vidiffe verum, maxumifque erroribus animos hominum liberavisse, & omnia tradidisse, quae pertinent ad bene beateque vivendum. Sed existumo, te, ficut nostrum Triarium, minus eo delectari, quod ista Platonis, Aristotelis, Theophrafti orationis ornamenta neglexerit : nam illuc quidem adduci vix poslum, ut ea, quae senserit A 4

ille, tibi non vera videantur. Vide quantum, inquam fallare, Torquate: oratio me istius philosophi non offendit; nam & complectitur verbis quod volt, & dicit plane quod intelligam; & tamen a philosopho, si adferat eloquentiam, non asperner; si non habeat, non admodum flagitem: re mihi non aeque satisfacit, & quidem locis pluribus: fed quot homines tot fententiae; falli igitur poslumus. Quamobrem tandem, inquit, non fatisfacit? te enim judicem aeguum puto; modo quae dicat ille bene noris. Nifi tu Phaedrum, inquam, mentitum aut Zenonem putas, (quorum utrumque audivi, cum mihi nihil sane praeter sedulitatem probarent) omnes mihi Epicuri sententiae satis notae sunt: atque eos, quos nominavi, cum Attico nostro frequenter audivi; cum miraretur ille quidem utrumque, Phaedrum autem etiam amaret: quotidieque inter nos ea, quae audiebamus, conferebamus: neque erat umquam controversia quid ego. intelligerem, sed quid probarem. Quid igitur eft, inquit? audire enim cupio quid non probes.

VI. PRINCIPIO, inquam, in Physicis, quibus maxume gloriatur, primum totus est alienus. Democrito adjicit, perpauca mutans, sed ita, ut ea, quae corrigere volt, mihi quidem depravare videatur. Ille atomos, quas adpellat, id est, corpora individua propter soliditatem, censet in infinito inani, in quo nihil nec summum, nec infimum, nec medium, nec ultimum, nec extremum sit, ita ferri, ut concursionibus inter se cohaerescant: ex quo efficiantur ea, quae sint, quaeque cernantur, omnia: eumque motum atomorum nullo a principio, sed ex aeterno tempo-

re intelligi convenire. Epicurus autem, in quibus fequitur Democritum, non fere labitur; quamquam utriusque cum multa non probo, tum illud in primis, quod cum in rerum natura duo quaerenda fint, unum, quae materia fit ex qua quaeque res efficiatur; alterum, quae vis fit quae quidque efficiat : de materia disseruerunt ; vim & caussam efficiendi reliquerunt. Sed hoc commune vitium: illae Epicuri propriae ruinae. Cenfet enim, eadem illa individua & folida corpora ferri fuo deorfum pondere ad lineam: hunc naturalem elle omnium corporum motum. Deinde ibidem homo acutus, cum illud occurreret, fi omnia deorfus e regione ferrentur, &, ut dixi, ad lineam, numquam fore, ut atomus altera alteram posset adtingere; itaque adtulit rem commenticiam: declinare dixit atomum perpaullum, quo nihil posset fieri minus: ita effici complexiones, & copulationes, & adhaefitationes atomorum inter fe: ex quo efficeretur mundus, omnesque partes mundi. quaeque in eo essent. Quae cum res tota ficta fit pueriliter, tum ne efficit quidem quod volt: nam & ipfa declinatio ad libidinem fingitur ( ait enim declinare atomum fine caussa: quo nihil turpius physico, quam sieri sine causta quicquam dicere) & illum motum naturalem omnium ponderum, ut ipse constituit, e regione inferiorem locum petentium, fine caussa eripuit atomis: nec tamen id, cujus causla hoc finxerat, adsecutus Nam si omnes atomi declinabunt, nullae umquam cohaerescent: sive aliae declinabunt, aliae suo nutu recte ferentur; primum erit hoc quafi provincias atomis dare, quae recte, quae oblique ferantur: deinde eadem illa atomorum. in quo etiam Democritus haeret, turbulenta concurlio cursio hunc mundi ornatum efficere non poterit. Ne illud quidem Phyfici, credere aliquid esse minimum: quod profecto numquam putavisset, si a Polyaeno, familiari suo, Geometriam discere maluisset, quam illam etiam ipsum dedocere. Sol Democrito magnus videtur, quippe homini erudito, in Geometriaque perfecto: huic bipedalis fortaffe: tantum enim elle censet, quantus videtur, vel paullo aut majorem, aut minorem. Ita quae mutat, ea corrumpit: quae fequitur, funt tota Democriti; atomi, inane, imagines, quae idola nominant, quorum incursione non folum videamus, fed etiam cogitemus, infinitio ipfa, quam excepier vocant, tota ab illo est: tum innumerabiles mundi, qui & oriantur & intereant quotidie: quae etsi mihi nullo modo probantur; tamen Democritum laudatum a ceteris, ab hoc, qui eum unum fecutus est, nollem vituperatum.

VII. JAM in altera philosophiae parte, quae est quaerendi ac disserendi, quae Aoyiz) dicitur, iste vester, plane, ut mihi quidem videtur, inermis ac nudus est. Tollit definitiones: nihil de dividendo ac partiendo docet: non, quomodo essiciatur concludaturque ratio, tradit: non, qua via captiosa solvantur, ambigua dissinguantur, ostendit: judicia rerum in sensibus ponit; quibus si semel aliquid salsi pro vero probatum sit, sublatum esse omne judicium & veri & salsi pu-

tat.

DEEST NONNIHIL.

Confirmat autem illud vel maxume, quod ipsa natura, ut ait ille, adsciscat & reprobet, id est, voluptatem & dolorem: ad haec, & quae sequamur & quae sugiamus, resert omnia: quod quamquam quamquam Aristippi est, a Cyrenaicisque melius liberiusque defenditur; tamen ejusmodi esse judico, ut nihil homine videatur indignius. Ad majora enim quaedam nos natura genuit & conformavit, ut mihi quidem videtur : ac fieri potest. ut errem; fed ita prorfus existumo, neque eum Torquatum, qui hoc primus cognomen invenerit, aut torquem illum hosti detraxisse, ut aliquam ex eo perciperet corpore voluptatem, aut cum Latinis tertio confulatu conflixisse apud Veferim propter voluptatem. Quod vero fecuri percusserit filium, privavisse se etiam videtur multis voluptatibus, cum ipfi naturae patrioque amori praetulerit jus majestatis atque imperii. Quid? L. Torquatus, is, qui conful cum Cn. Octavio fuit, cum illam severitatem in eo filio adhibuit. quem in adoptionem D. Silano emancipaverat, ut eum, Macedonum legatis adcufantibus, quod pecunias praetorem in provincia cepisse arguerent. caussam apud se dicere juberet, reque ex utraque parte audita, pronuntiaret, eum non talem videri fuisse in imperio, quales ejus majores fuissent; & in confpectum fuum venire vetuit; numquid videtur tibi de voluptatibus fuis cogitavisse? Sed ut omittam pericula, labores, dolorem etiam, quem optumus quisque pro patria & pro suis suscipit. ut non modo nullam captet, fed etiam praetereat omnes voluptates; [dolores denique quofvis fuscipere malit, quam deserere ullam officii partem: ] ad ea, quae hoc non minus declarant, fed videntur leviora, veniamus. Quid tibi, Torquate? quid huic Triario litterae, quid historiae cognitioque rerum, quid Poetarum evolutio, quid tanta tot versuum memoria voluptatis adfert? Nec mihi illud dixeris: Haec enim ipfa mihi

mihi funt voluptati; & erant illa Torquatis. Numquam hoc ita defendit Epicurus: neque vero tu, aut quisquam eorum, qui aut saperet aliquid, aut ista didicisset. Et, quod quaeritur saepe, cur tam multi sint Epicurei; sunt aliae quoque caussae, sed multitudinem hoc maxume adlicit, quod ita putat dici ab illo, recta & honesta quae fint, ea facere ipsa per se laetitiam, id est, voluptatem. Homines optumi non intelligunt totam rationem everti, fi ita fe res habeat: nam fi concederatur, etiam fi ad corpus nihil referatur, ista sua sponte & per se esse jucunda; per se esfet & virtus & cognitio rerum, quod minime ille volt, expetenda. Haec igitur Epicuri non probo, inquam. De cetero, vellem equidem aut ipse doctrinis fuisset instruction (est enim, quod ita tibi videri necesse est, non satis politus his artibus, quas qui tenent Eruditi adpellantur) aut ne. deterruisset alios a studiis: quamquam te quidem video minime esse deterritum.

VIII. QUAE cum dixissem, magis ut illum provocarem quam ut ipse loquerer; tum Triarius leniter arridens, Tu quidem, inquit, totum Epicurum paene e philosophorum choro sustuli-Quid ei reliquisti, nin te, quoquo modo loqueretur, intelligere quid diceret? Aliena dixit in phyficis, nec ea ipfa, quae tibi probarentur: fi qua in his corrigere voluit, deteriora fecit: differendi artem nullam habuit: voluptatem cum fummum bonum diceret, primum in eo ipfo parum vidit: deinde hoc quoque alienum: nam ante Aristippus, & ille melius: addidisti ad extremum, etiam indoctum fuisse. Fieri, inquam, Triari, nullo pacto potest, ut non dicas, quid non probes ejus, a quo diffentias: quid enim me prohiberet

prohiberet Epicureum esse, si probarem quae ille diceret? cum praesertim illa perdiscere, ludus esfet. Quamobrem dissentientium inter se reprehensiones non funt vituperandae: maledicta, contumeliae, tum iracundae contentiones, concertationesque [ in disputando ] pertinaces, indignae mihi philosophia videri solent. Tunc Torquatus, Prorsus, inquit, adsentior: neque enim disputari fine reprehenfione, nec cum iracundia aut pertinacia recte disputari potest. haec, nisi molestum est, habeo quae velim. An me, inquam, nifi te audire vellem, censes haec dicturum fuisse? Utrum igitur, inquit, percurri omnem Epicuri disciplinam placet, an de una voluptate quaeri, de qua omne certamen est? Tuo vero id quidem, inquam, arbitratu. Sic faciam igitur, inquit: unam rem explicabo, eamque maxumam : de Phyficis alias, & quidem tibi & declinationem istam atomorum, & magnitudinem folis probabo, & Democriti errata, ab Epicuro reprehensa & correcta permulta: nunc dicam de voluptate; nihil scilicet novi, ea tamen, quae te ipsum probaturum esse confidam. Certe, inquam, pertinax non ero; tibique, fi mihi probabis ea quae dices, libenter adfentiar. Probabo, inquit, modo ista sis aequitate quam ostendis: fed uti oratione perpetua malo, quam interrogare aut interrogari. Ut placet, inquam. Tum dicere exorfus eft.

IX. PRIMUM igitur, inquit, fic agam, ut ipfi auctori hujus disciplinae placet: constituam,
quide & quale sit id de quo quaerimus: non quo
ignorare vos arbitrer, sed ut ratione & via procedat oratio. Quaerimus igitur, quid sit extremum & ultimum bonorum: quod omnium Philosophorum

losophorum sententia tale debet esse, ut ad id omnia referri oporteat; ipfum autem nufquam. Hoc Epicurus in Voluptate ponit, [quod fummum bonum effe volt | fummumque malum in Dolore. Idque instituit docere sic: Omne animal, fimulatque natum fit, voluptatem adpetere, eaque gaudere, ut fummo bono; dolorem adfpernari, ut fummum malum, &, quantum poffit, a fe repellere: idque facere nondum depravatum, ipfa natura incorrupte atque integre judicante. Itaque negat opus esse ratione, neque disputatione, quam ob rem voluptas expetenda, fugiendus dolor fit: fentiri hoc putat, ut, calere ignem, nivem esse albam, dulce mel; quorum nihil oportere exquifitis rationibus confirmare, tantum fatis esse admonere: interesse enim inter argumentum conclusionemque rationis, & inter mediocrem animadversionem atque admonitionem: altera, occulta quaedam & quafi involuta aperiri; altera, prompta & aperta judicari: etenim quoniam, detractis de homine fenfibus, reliqui nihil est; necesse est, quid aut ad naturam aut contra fit, a natura ipsa judicari. Ea quid percipit aut quid judicat, quo aut petat aut fugiat aliquid, praeter voluptatem & dolorem? Sunt autem quidam e nostris, qui haec subtilius velint tradere, & negent fatis esse, quid bonum sit aut quid malum, fenfu judicari: fed animo etiam ac ratione intelligi posse, & voluptatem ipsam per se esse expetendam, & dolorem ipsum per se esse fugiendum: itaque aiunt hanc quafi naturalem atque Infitam in animis nostris inesse notionem, ut alterum esse adpetendum, alterum adspernandum sen-Alii autem (quibus ego adfentior) cum a Philosophis compluribus permulta dicantur, cur nec nec voluptas in bonis fit numeranda nec in malis dolor; non existumant oportere nimium nos causfae confidere, sed & argumentandum, & adcurate disserendum, & rationibus conquisitis, de voluptate

& dolore difputandum putant.

X. SED ut perspiciatis, unde omnis iste natus fit error voluptatem adcufantium doloremque laudantium; totam rem aperiam; eaque ipfa, quae ab illo Inventore veritatis & quafi Architecto beatae vitae dicta funt, explicabo. Nemo enim ipfam voluptatem, quia voluptas fit, adfpernatur, aut odit, aut fugit; sed quia consequuntur magni dolores eos qui ratione voluptatem fequi nesciunt: neque porro quisquam est qui dolorem ipfum, quia dolor fit, amet, confectetur, adipisci velit; sed quia nonnumquam eiusmodi tempora incidunt, ut labore & dolore magnam aliquam quaerat voluptatem. Ut enim ad minima veniam, quis nostrum exercitationem ullam corporis suscipit laboriosam, nisi ut aliquid ex ea commodi consequatur? quis autem vel eum jure reprehenderit, qui in ea voluptate velit esle, quam nihil molestiae consequatur, vel illum, qui dolorem eum fugiat, quo voluptas nulla pariatur? At vero eos & adcufamus & justo odio dignissimos ducimus, qui blanditiis praesentium voluptatum deliniti atque corrupti, quos dolores & quas molestias excepturi sint, occaecati cupiditate non provident: fimilique funt in culpa, qui officia deferunt mollitia animi, id est, laborum & dolorum fuga. Et harum quidem rerum facilis est & expedita distinctio; nam libero tempore, cum foluta nobis est eligendi optio, cumque nihil inpedit, quo minus id, quod maxume placeat, facere possimus; omnis voluptas adfumenda

adfumenda est, omnis dolor depellendus: temporibus autem quibusdam, & aut officiis debitis aut rerum necessitatibus, saepe eveniet, ut & voluptates repudiandae fint & molestiae non recusan-Itaque earum rerum hic tenetur a fapiente delectus, ut aut rejiciendis voluptatibus majores alias confequatur, aut perferendis doloribus asperiores repellat. Hanc ego cum teneam fententiam; quid est cur verear, ne ad eam non possim adcommodare Torquatos nostros? quos tu paullo ante cum memoriter, tum etiam erga nos amice & benevole conlegisti. Nec me tamen laudandis majoribus meis corrupisti, nec segniorem ad respondendum reddidifti: quorum facta quemadmodum, quaefo, interpretaris? Siccine eos censes aut in armatum hostem inpetum fecisse, aut in liberos & in fanguinem fuum tam crudeles fuiffe, nihil ut de utilitatibus, nihil ut de commodis fuis cogitarent? At id ne ferae quidem faciunt, ut ita ruant itaque turbent, ut earum motus & inpetus quo pertineant non intelli-Tu tam egregios viros censes tantas res gessisse fine caussa? Quae fuerit caussa mox videro: interea hoc tenebo; fi ob aliquam caussam ista, quae fine dubio praeclara funt, fecerint; wirtutem his ipsam per se caussam non fuisse. Torquem detraxit hosti: & quidem se texit ne interiret. At magnum periculum adiit: in oculis quidem exercitus. Quid ex eo consecutus est? Laudem & caritatem; quae funt vitae fine metu degendae praesidia sirmissima. Filium morte multavit: fi fine caussa, nollem me ab eo ortum tam inportuno tamque crudeli: fin ut dolore suo sanciret militaris imperii disciplinam, exercitumque in gravissimo bello animadversionis metu concontineret; saluti prospexit civium, qua intelligebat contineri suam. Atque haec ratio late patet. in quo enim maxime consuevit jactare vestra se oratio, tua praesertim, qui studiose antiqua persequeris, claris & fortibus viris commemorandis, eorumque sactis non emolumento aliquo, sed ipsius honestatis decore, laudandis, id totum evertitur co delectu rerum, quem modo dixi, constituto, ut aut voluptates omittantur, majorum voluptatum adipiscendarum caussa, aut dolores suscipiantur, majorum dolorum essugien-

dorum gratia.

XI. SED de clarorum hominum factis illustribus & gloriosis satis hoc loco dictum sit: erit enim jam de omnium virtutum cursu ad voluptatem proprius differendi locus. nunc autem explicabo, voluptas ipía quae qualifque fit, ut tollatur error omnis imperitorum; intelligaturque ea, quae voluptaria, delicata, mollis habeatur difciplina, quam gravis, quam continens, quam fevera fit: non enim hanc folam fequimur, quae fuavitate aliqua naturam ipfam movet & cum jucunditate quadam percipitur fensibus, sed maximam illam voluptatem habemus, quae percipitur omni dolore detracto. nam quoniam, cum privamur dolore, ipfa liberatione & vacuitate omnis molestiae gaudemus: omne autem id, quo gaudemus, voluptas est, ut omne id, quo offendimur, dolor: doloris omnis privatio recte nominata est voluptas. Ut enim cum cibo & potione fames sitisque depulsa est, ipsa detractio molestiae confecutionem affert voluptatis, sic in omni re doloris amotio successionem efficit voluptatis. Itaque non placuit Epicuro medium esse quiddam inter dolorem & voluptatem. Illud enim iplum,

pfum, quod quibusdam medium videtur, cum omni dolore caret, omni non modo voluptatem esle, verum etiam fummam voluptatem, quifquis enim fentit, quemadmodum fit affectus, cum necelle est aut in voluptate esle, aut in dolore. omni autem privatione doloris putat Epicurus terminari fummam voluptatem: ut postea variari voluptas distinguique possit; augeri amplificarique non possit. At etiam Athenis, ut a patre audiebam, facete & urbane Stoicos irridente, statua est in Ceramico Chrysippi, sedentis porrecta manu: quae manus fignificet illum in hac esse rogatiuncula delectatum. Num quidnam manus tua fic affecta, quemadmodum affecta nunc est, defiderat? Nihil fane. At, fi voluptas effet bonum, desideraret. Ita credo. Non est igitur voluptas bonum. Hoc ne statuam quidem dicturam pater aiebat, fi loqui posset: conclusum est enim contra Cyrenaicos fatis acute: nihil ad Epicurum. nam fi ea fola voluptas effet, quae quafi titillaret fenfus, ut ita dicam, & ad eos cum suavitate afflueret & illaberetur; nec manus esse contenta posset ulla vacuitate' doloris fine jucundo motu voluptatis. fin autem fumma voluptas est, ut Epicuro placet, nihil dolere: primum tibi recte, Chrysippe, concessium est, nihil desiderare manum, cum ita esset affecta: fecundum non recte, si voluptas esset bonum, fuisse desideraturam. idcirco enim non defideratet, quia, quod dolore caret, id in voluptate eft.

XII. EXTREMUM autem esse bonorum voluptatem ex hoc facile perspici potest. constituamus aliquem magnis, multis, perpetuis fruentem & animo & corpore voluptatibus, nullo

dolore

dolore nec impediente, nec impendente : quem tandem hoc statu praestabiliorem aut magis expetendum possumus dicere? inesse enim necesse est in eo, qui ita fit affectus, & firmitatem animi, nec mortem, nec dolorem timentis, quod mors sensu careat: dolor in longinquitate levis: in gravitate brevis foleat effe: ut ejus magnitudinem celeritas, diuturnitatem allevatio confoletur. Ad ea cum accedit, ut neque divinum numen horreat, nec praeteritas voluptates effluere patiatur, earumque affidua recordatione laetetur: quid est, quod huc possit, quod melius sit, accedere? Statue contra aliquem confectum tantis animi corporisque doloribus, quanti in hominem maximi cadere possunt, nulla spe proposita, fore levius aliquando, nulla praeterea nec praefenti, nec exspectata voluptate: quid eo miserius dici aut fingi potest? Quod si vita doloribus referta maxime fugienda est, summum profecto malum est vivere cum dolore. cui sententiae consentaneum est, ultimum esse bonorum cum voluptate vivere. nec enim habet nostra mens quidquam, ubi confistat, tamquam in extremo: omnesque & metus, & aegritudines ad dolorem referentur: nec praeterea est res ulla, quae sua natura aut follicitare possit, aut angere. Praeterea & appetendi & refugiendi & omnino rerum gerendarum initia proficiscuntur aut a voluptate, aut a dolore; quod cum ita fit, perspicuum est omnes rectas res atque laudabiles eo referri, ut cum voluptate vivatur, quoniam autem id est vel fummum bonorum, vel ultimum, vel extremum, quod Graeci Tilos nominant, quod ipfum nullam ad aliam rem, ad id autem res re-B 2 feruntur

feruntur omnes: fatendum est, summum este

bonum jucunde vivere.

XIII. ID qui in una virtute ponunt, & splendore nominis capti, quod natura postulet non intelligunt; errore maximo, fi Epicurum audire voluerint, liberabuntur. istae enim vestrae eximiae pulchraeque virtutes nifi voluptatem efficerent, quis eas aut laudabiles, aut expetendas arbitraretur? Ut enim medicorum scientiam non ipfius artis, fed bonae valitudinis caufa probamus: & gubernatoris ars, quia bene navigandi rationem habet, utilitate, non arte laudatur : fic fapientia, quae ars vivendi putanda est, non expeteretur, fi nihil efficeret; nunc expetitur, quod est tamquam artisex conquirendae & comparandae voluptatis. Quam autem dicam voluptatem jam videtis, ne invidia verbi labefactetur oratio mea. nam cum ignoratione rerum bonarum & malarum maxime hominum vita vexetur, ob eumque errorem & voluptatibus maximis faepe priventur, & pravissimis animi doloribus torqueantur; fapientia est adhibenda, quae & terroribus cupiditatibusque detractis, & omnium falsarum opinionum temeritate derepta, certiffimam fe nobis ducem praebeat ad voluptatem. fapientia enim est una, quae maestitiam pellat ex animis, quae nos exhorrescere metu non finat : qua praeceptrice, in tranquillitate vivi potest, omnium cupiditatum ardore restincto. cupiditates enim funt infatiabiles: quae non modo fingulos homines, sed universas familias evertunt; totam etiam labefactant faepe rempublicam. Ex cupiditatibus odia, dissidia, discordiae, seditiones, bella nascuntur. nec hae sese foris solum jactant. nec tantum in alios caeco impetu incurrunt, fed intue

tenere

intus etiam in animis inclusae inter se dissident atque discordant. ex quo vitam amarissimam necesse est effici: ut sapiens solum, amputata circumcifaque inanitate omni & errore, naturae finibus contentus, fine aegritudine possit & fine metu vivere. Quae est enim aut utilior, aut ad bene vivendum aptior partitio quam illa, qua est usus Epicurus? qui unum genus posuit earum cupiditatum, quae effent & naturales & necessariae: alterum, quae naturales essent, nec tamen necessariae; tertium, quae nec naturales, nec necellariae. quarum ea ratio est, ut necesfariae nec opera multa nec impenfa expleantur. Ne naturales quidem multa desiderant, propterea quod ipfa natura divitias, quibus contenta fit, & parabiles, & terminatas habet. inanium autem cupiditatum nec modus ullus nec finis inveniri potest.

XIV. Quod fi vitam omnem perturbari videmus errore & infcientia: fapientiamque effe folam, quae nos a libidinum impetu & formidinum terrore vindicet, & ipfius fortunae modice ferre doceat injurias, & omnes monstret vias, quae ad quietem & tranquillitatem ferant, quid est, cur dubitemus dicere, & sapientiam propter voluptatem expetendam, & infipientiam propter molestias esse fugiendam? Eademque ratione ne temperantiam quidem propter se expetendam esse dicemus, sed quia pacem animis afferat, & eos quafi concordia quadam placet ac leniat. Temperantia est enim, quae in rebus aut expetendis, aut fugiendis, rationem ut fequamur monet: nec enim fatis est judicare, quid faciendum, non faciendumve fit: fed stare etiam oportet in co, quod fit judicatum. plerique autem, quod

tenere atque fervare id, quod statuerunt, non posfunt, victi & debilitati, objecta specie voluptatis, tradunt fe libidinibus constringendos, nec, quid eventurum fit, provident, ob eamque caufam propter voluptatem & parvam & non neceffariam, & quae vel aliter pararetur, & qua etiam carere possent fine dolore, tum in morbos graves, tum in damna, tum in dedecora incurrunt: faepe etiam legum judiciorumque poenis obligantur. Qui autem ita frui volunt voluptatibus, ut nulli propter eas dolores confequantur: & qui fuum judicium retinent, ne voluptate victi faciant id, quod fentiunt non elle faciendum; hi voluptatem maximam adipifcuntur, praetermittenda voluptate. Iidem etiam dolorem faepe perpetiuntur, ne, fi id non faciant, incidant in majorem. Ex quo intelligitur, nec intemperantiam propter se fugiendam esse: temperantiamque expetendam, non quia voluptates fugiat, fed quia majores confequatur.

XV. E A D E M fortitudinis ratio reperietur. nam neque laborum perfunctio, neque perpessio dolorum, per se ipsa allicit: nec patientia, nec assiduitates, nec vigiliae, nec ea ipsa, quae laudatur, industria, ne fortitudo quidem: sed ista sequimur, ut sine cura metuque vivamus: animumque & corpus, quantum efficere possimus, molestia liberemus. Ut enim mortis metu omnis quietae vitae status perturbatur: & ut, succumbere doloribus, eosque humili animo imbecilloque ferre, miserum est; ob eamque debilitatem animi multi parentes, multi amicos, nonnulli patriam, plerique autem se ipsos penitus perdiderunt, sic robustus animus & excelsus omni est liber cura & angore, cum & mortem contemnit,

qua

qua qui affecti funt, in eadem causa sunt, qua antequam nati: & ad dolores ita paratus est, ut meminerit; maximos morte finiri, parvos multa habere intervalla requietis, mediocrium nos este dominos: ut, si tolerabiles sint, feramus: sin minus, aequo animo e vita, cum ea non placeat, tamquam e theatro, exeamus. Quibus rebus intelligitur, nec timiditatem ignaviamque vituperari, nec fortitudinem patientiamque laudari suo nomine: sed illas rejici, quia dolorem pariant:

has optari, quia voluptatem,

XVI. JUSTITIA restat, ut de omni virtute sit dictum, sed similia fere dici possunt. ut enim fapientiam, temperantiam, fortitudinem, copulatas effe docui cum voluptate, ut ab ea nullo modo nec divelli, nec distrahi possint, sic de justitia judicandum est, quae non modo numquam nocet cuiquam, fed contra femper alit aliquid tum vi fua atque natura, quod tranquillet animos: tum spe, nihil earum rerum defuturum, quas natura non depravata defideret. quemadmodum temeritas, & libido, & ignavia femper animum excruciant, & femper follicitant turbulentaeque funt: fic \* \* \* cujus in mente consedit, hoc ipso. quod adest, turbulenta non potest fieri, & si vero molita quippiam est, quamvis occulte fecerit, numquam tamen confidet id fore semper occultum. Plerumque improborum facta primo sufpicio infequitur: deinde fermo atque fama, tum accusator, tum judex: multi etiam, ut te confule, ipfi se indicaverunt. Quod si qui satis sibi contra hominum conscientiam septi esse & muniti videntur, deorum tamen numina horrent, eafque ipsas follicitudines, quibus eorum animi no-Etcs

ctes atque dies exeduntur, a diis immortalibus supplicii causa importari putant. Quae autem tanta ex improbis factis ad minuendas vitae moleftias accessio fieri potest, quanta ad augendas, cum conscientia factorum, tum poena legum odioque civium? Et tamen in quibusdam neque pecuniae modus est, neque honoris, neque imperii, nec libidinum, nec epularum, nec reliquarum cupiditatum: quas nulla praeda umquam improbe parta minuit; potius inflammat: ut coercendi magis quam dedocendi esse videantur. vitat igitur vera ratio bene fanos ad justitiam, aequitatem, fidem: neque homini infanti atque impotenti injuste facta conducunt : qui nec facile efficere possit, quod conetur, nec obtinere, si effecerit: & opes vel fortunae, vel ingenii, liberalitati magis conveniunt; qua qui utuntur, benivolentiam fibi conciliant, &, quod aptissimum est ad quiete vivendum, caritatem; praesertim cum omnino nulla fit caufa peccandi. Quae enim cupiditates a natura proficifcuntur, facile explentur fine ulla injuria: quae autem inanes funt, his parendum non est. nihil enim desiderabile concupifcunt, plufque in ipfa injuria detrimenti est quam in iis rebus emolumenti, quae pariuntur injuria. Itaque ne justitiam quidem recte quis dixerit per se ipsam optabilem, sed quia jucunditatis vel plurimum afferat. nam diligi & carum elle jucundum est, propterea quia tutiorem vitam & voluptatem efficit pleniorem. itaque non ob ea folum incommoda, quae eveniunt improbis, fugiendam improbitatem putamus, fed multo etiam magis, quod cujus in animo verfatur, numquam finit eum respirare, numquam acquiescere. Quod si ne ipsarum quidem virtutum laus,

laus, in qua maxime ceterorum philosophorum exsultat oratio, reperire potest exitum, nisi dirigatur ad voluptatem, voluptas autem est sola, quae nos vocet ad se & alliciat suapte natura: non potest esse dubium, quin id sit summum atque extremum bonorum omnium: beateque vivere nihil aliud sit, nisi cum voluptate vivere.

XVII. Huic certae stabilique sententiae quae fint conjuncta explicabo brevi. Nullus in ipfis error est finibus bonorum & malorum, id est, in voluptate, aut in dolore: sed in his rebus peccant, cum, e quibus haec efficiantur, ignorant. animi autem voluptates & dolores nasci fatemur e corporis voluptatibus & doloribus. Itaque concedo quod modo dicebas, cadere caufa, fi qui e nostris aliter existimant: quos quidem video esse Quamquam autem & multos, fed imperitos. laetitiam nobis voluptas animi, & molestiam dolor afferat: eorum tamen utrumque & ortum esse e corpore & ad corpus referri: nec ob eam caufam non multo majores esse & voluptates, & dolores animi quam corporis, nam corpore nihil, nifi praefens & quod adeft, fentire pollumus: animo autem & praeterita, & futura. ut enim aeque doleamus animo, cum corpore dolemus: fieri tamen permagna accessio potest, si aliquod aeternum & infinitum impendere malorum nobis opinemur. quod idem licet transferre in voluptatem. ut ea major fit, si nihil tale metuamus. am illud quidem perspicuum est, maximam animi aut voluptatem, aut molestiam plus aut ad beatam, aut ad miseram vitam afferre momenti quam eorum utrumvis, si aeque diu sit in corpore. non placet autem, detracta voluptate, aegritudinem Ratim confequi, nifi in voluptatis locum dolor forte forte successerit: at contra, gaudere nosmet omittendis doloribus, etiam si voluptas ea, quae sensum moveat, nulla successerit. eoque intelligi potest, quanta voluptas sit non dolere. Sed ut iis bonis erigimur, quae exspectamus: sic laetamur iis, quae recordamur. Stulti autem malorum memoria torquentur: sapientes bona praeterita grata recordatione renovata delectant. est autem situm in nobis, ut & adversa quasi perpetua oblivione obruamus, & secunda jucunde ac suaviter meminerimus. Sed cum ea, quae praeterierunt, acri animo & attento intuemur, tunc sit, ut aegritudo sequatur, si illa mala sint; laetitia,

fi bona.

XVIII. O Praeclaram beate vivendi, & apertam, & fimplicem, & directam vitam! cum enim certe nihil homini possit melius esse quam vacare omni dolore & molestia, perfruique maximis & animi & corporis voluptatibus: videtisne, quam nihil praetermittatur, quod vitam adjuvet, quo facilius id, quod propofitum est, summum bonum consequamur? clamat Epicurus, is, quem vos nimis voluptatibus effe deditum dicitis, non posle jucunde vivi, nisi sapienter, honeste justeque vivatur: nec fapienter, honeste, juste, nisi jucunde. Neque enim civitas in feditione beata esse potest, nec in discordia dominorum domus: quo minus animus, a fe ipfe diffidens fecumque discordans, gustare partem ullam liquidae voluptatis & liberae potest. atqui pugnantibus & contrariis studiis confiliisque semper utens, nihil quieti videre, nihil tranquilli potest. Quod si corporis gravioribus morbis vitae jucunditas impeditur: quanto magis animi morbis impediri necesse est? animi autem morbi funt cupiditates immenfac

fae & inanes, divitiarum, gloriae, dominationis. libidinofarum etiam voluptatum. accedunt aegritudines, moleftiae, maerores, qui animos exedunt conficiuntque curis, hominum non intelligentium, nihil dolendum esse animo, quod sit a dolore corporis praesenti futurove sejunctum. Nec vero quisquam stultus non horum morborum aliquo laborat. nemo igitur est non miser. Accedit etiam mors, quae, quafi faxum Tantalo, femper impendet: tum superstitio, qua qui est imbutus, quietus esse numquam potest. Praeterea bona praeterita non meminerunt, praefentibus non fruuntur, futura modo exspectant: quae quia certa esse non possunt, conficiuntur & angore, & metu: maximeque cruciantur, cum fero fentiunt, frustra se aut pecuniae studuisse, aut imperiis, aut opibus, aut gloriae. nullas enim consequentur voluptates, quarum potiendi spe inflammati, multos labores magnosque susceperant. Ecce autem alii minuti & angusti, aut omnia femper desperantes, aut malevoli, invidi, difficiles, lucifugi, maledici, monstrosi: alii autem etiam amatoriis levitatibus dediti, alii petulantes. alii audaces, protervi, iidem intemperantes & ignavi, numquam in fententia permanentes, quas ob causas in eorum vita nulla est intercapedo molestiae. Igitur neque stultorum quisquam beatus, neque fapientum non beatus, multoque hoc melius nos veriusque quam Stoici. Illi enim negant bonum quidquam esse, nisi nescio quam illam umbram, quod appellant honestum, non tam folido quam splendido nomine: virtutem autem, nixam hoc honesto, nullam requirere voluptatem, atque ad beate vivendum seipsa esse contentam. XIX. SEB

XIX. S E D possunt haec quadam ratione dici. non modo non repugnantibus, verum etiam approbantibus nobis, fic enim ab Epicuro fapiens femper beatus inducitur. finitas habet cupiditates: negligit mortem; de diis immortalibus fine ullo metu vera fentit; non dubitat, fi ita melius fit, migrare de yita. his rebus instructus semper est in voluptate, neque enim tempus est ullum, quo non plus habeat voluptatum quam dolorum. nam & praeterita grate meminit, & praesentibus ita potitur, ut animadvertat, quanta fint ea quamque jucunda: neque pendet ex futuris, fed exspectat illa, fruitur praesentibus: ab iisque vitiis, quae paullo ante collegi, abest plurimum: &, cum stultorum vitam cum sua comparat, magna afficitur voluptate. dolores autem, fi qui incurrent, numquam vim tantam habent, ut non plus habeat fapiens, quod gaudeat, quam quod angatur. Optime vero Epicurus, quod exiguam dicit fortunam intervenire fapienti: maximalque ab eo & gravissimas res confilio ipsius & ratione administrari: neque majorem voluptatem ex infinito tempore aetatis percipi posle, quam ex hoc percipiatur, quod videamus esse finitum. In dialectica autem vestra nullam vim existimavit esse nec ad melius vivendum, nec ad commodius differendum. In physicis plurimum posuit. scientia, & verborum vis, & natura orationis, & confequentium repugnantiumve ratio potest perfpici: omnium autem rerum natura cognita. levamur superstitione, liberamur mortis metu, non conturbamur ignoratione rerum, e qua ipfa horribiles exfiftunt faepe formidines. denique etiam morati melius erimus, cum didicerimus, quae natura desideret, tum vero, si stabilem scientiam rerum rum tenebimus, fervata illa (quae quafi delapfa de coelo est ad cognitionem omnium) regula, ad quam omnia judicia rerum dirigentur, numquam ullius oratione victi fententia desistemus. autem rerum natura perspecta erit, nullo modo poterimus fenfuum judicia defendere. quidquid porro animo cernimus, id omne oritur a fenfibus. qui si omnes erunt veri, ut Epicuri rafio docet : tum denique poterit aliquid cognosci & percipi. quos qui tollunt & nihil posse percipi dicunt, ii, remotis fensibus, ne id ipsum quidem expedire possunt, quod different. Praeterea, sublata cognitione & scientia, tollitur omnis ratio & vitae degendae, & rerum gerendarum. Sic e physicis' & fortitudo fumitur contra mortis timorem; & constantia contra metum religionis; & sedatio animi, omnium rerum occultarum ignoratione fublata; & moderatio, natura cupiditatum generibusque earum explicatis; & (ut modo docui) cognitionis regula & judicio ab eadem illa constituto, veri a falso distinctio traditur.

XX. RESTAT locus huic disputationi vel maxime necessarius de amicitia, quam, si voluptas summum sit bonum, affirmatis nullam omnino fore: de qua Epicurus quidem ita dicit: omninum rerum, quas ad beate vivendum sapientia comparaverit, nihil esse majus amicitia, nihil uberius, nihil jucundius. neque vero hoc oratione solum, sed multo magis vita, & factis, & moribus comprobavit. quod quam magnum sit sictae veterum sabulae declarant: in quibus tam multis tamque variis, ab ultima antiquitate repetitis, vix tria amicorum paria reperiuntur, ut ad Orestem pervenias, prosectus a Theseo. At vero Epicurus ana in domo, & ca quidem angusta, quam ma-

gnos quantaque amoris conspiratione consentientes tenuit amicorum greges? quod fit etiam nunc ab Epicureis. Sed ad rem redeamus, de omnibus dici non necesse est. Tribus igitur modis video esse a nostris de amicitia disputatum. Alii, cum eas voluptates, quae ad amicos pertinerent, negarent este per se ipsas tam expetendas quam nostras expeteremus: quo loco videtur quibusdam stabilitas amicitiae vacillare. tuentur tamen eum locum, seque facile, ut mihi videtur, expediunt. ut enim virtutes, de quibus ante dictum est, sic amicitiam negant posse a voluptate discedere. nam cum folitudo & vita fine amicis infidiarum & metus plena fit, ratio ipfa monet amicitias comparare: quibus partis confirmatur animus, & a spe pariendarum voluptatum sejungi non po-Atque ut odia, invidiae, despicationes, adversantur voluptatibus: sic amicitiae non modo fautrices fidelissimae, sed etiam effectrices sunt vo-Iuptatum tam amicis quam fibi. quibus non folum praesentibus fruuntur, sed etiam spe eriguntur consequentis ac posteri temporis. Quod quia nullo modo fine amicitia firmam & perpetuam jucunditatem vitae tenere posiumus, neque vero ipfam amicitiam tueri, nifi aeque amicos & nofmet ipsos diligamus: idcirco & hoc ipsum efficitur in amicitia, & amicitia cum voluptate connectitur. nam & laetamur amicorum laetitia aeque atque nostra: & pariter dolemus angoribus. Quocirca eodem modo fapiens erit affectus erga amicum, quo in feipfum: quofque labores propter fuam voluptatem fusciperet, eosdem fuscipiet propter amici voluptatem : quaeque de virtutibus dicta funt, quemadmodum hae semper voluptatibus inhaerent, eadem de amicitia dicenda

da funt. praeclare enim Epicurus his paene verbis : Eadem, inquit, scientia confirmavit animum, ne quod aut sempiternum, aut diuturnum timeret malum; quae perspexit, in hoc ipso vitae spatio amicitiae praesidium esse sirmissimum. Sunt autem quidam Epicurei timidiores paullo contra vestra convicia, fed tamen fatis acuti, qui verentur, ne, fi amicitiam propter nostram voluptatem expetendam putemus, tota amicitia quali claudicare videatur. itaque primos congressus copulationesque & confuetudinum instituendarum voluntates fieri propter voluptatem: cum autem usus progrediens familiaritatem effecerit, tum amorem efflorescere tantum, ut, etiam si nulla sit utilitas ex amicitia, tamen ipfi amici propter fe ipfos amentur. etenim fi loca, fi fana, fi urbes, fi gymnalia, fi campum, fi canes, fi equos, fi ludicras exercendi, aut venandi confuetudines adamare folemus, quanto id in hominum confuetudine facilius fieri potuerit & justius? Sunt autem qui dicunt foedus quoddam effe fapientum, ut ne minus quidem amicos quam fe ipfos diligant. quod & fieri posse intelligimus, & saepe id videmus, & perspicuum est, nihil ad jucunde vivendum reperiri poste, quod conjunctione tali sit aptius. Quibus ex omnibus judicari potest, non modo non impediri rationem amicitiae, fi fummum bonum in voluptate ponatur, fed fine hoc institutionem omnino amicitiae non posse reperiri.

XXI. QUAPROPTER si ea, quae dixi, sole ipso illustriora & clariora sunt: si omnia dixi hausta e sonte naturae: si tota oratio nostra omnem sibi sidem sensibus confirmat, id est, incorruptis atque integris testibus: si infantes pueri, sutae etiam bestiae, paene loquuntur, magistra

ac duce natura, nihil esse prosperum, nisi voluptatem; nihil afperum, nifi dolorem; de quibus neque depravate judicant, neque corrupte : nonne ei maximam gratiam habere dehemus, qui hac exaudita quali voce naturae, fic eam firme graviterque comprehenderit, ut omnes bene fanos in viam placatae, tranquillae, quietae, beatae vitae deduceret? qui quod tibi parum videtur eruditus, ea causa est, quod nullam eruditionem esse duxit; nisi quae beatae vitae disciplinam juvaret. An ille tempus aut in poetis evolvendis, ut ego & Triarius, te' hortatore, facimus, confumeret? in quibus nulla folida utilitas omnisque puerilis est delectatio: aut se, ut Plato, in musicis, geometria, numeris, astris contereret? quae & a falfis initiis profecta vera esse non possunt: &, si esfent vera, nihil afferrent, quo jucundius, id est, quo melius viveremus. eas ergo artes persequeretur, vivendi artem tantam tamque operofam & perinde fructuofam relinqueret? Non ergo Epicurus ineruditus, fed ii indocti, qui, quae pueros non didicisse turpe est, ea putent usque ad sene-Etutem esse discenda. Quae cum dixisset, Explicavi, inquit, sententiam meam, & eo quidem confilio, tuum judicium ut cognoscerem, quae mihi facultas, ut id meo arbitratu facerem, ante hoc tempus numquam est data.



M. TULLII CICERONIS

DE FINIBUS

# Bonorum & Malorum

A D

### BRUTUM

LIBER SECUNDUS.

I C cum uterque me intueretur, fefeque ad audiendum fignificarent paratos: primum, inquam, deprecor, ne me, tamquam philofophum, putetis feholam vobisaliquam explicaturum: quod ne in ipfis quidem philofophis magnopere umquam probavi. quando enim Socrates, qui parens philofophiae

losophiae jure dici potest, quidquam tale secit? eorum erat iste mos, qui tum sophistae nominabantur: quorum e numero primus est ausus Leontinus Gorgias in conventu poscere quaestionem, id est, jubere dicere, qua de re quis vellet audire. Audax negotium; dicerem impudens, nifi hoc institutum postea translatum ad philosophos nostros esfet. Sed & illum, quem nominavi, & ceteros fophistas, ut e Platone intelligi potest, lusos videmus a Socrate. is enim percunctando, atque interrogando elicere folebat eorum opiniones, quibuscum differebat, ut ad ea, quae ii respondissent, si quid videretur, diceret. qui mos cum a posterioribus non esset retentus, Arcesslas eum revocavit: instituitque, ut ii, qui se audire vellent, non de se quaererent, sed ipsi dicerent, quid fentirent. quod cum dixissent, ille contra. fed qui audiebant, quoad poterant, defendebant fententiam fuam. Apud ceteros autem philofophos, qui quaesivit aliquid, tacet. quod quidem jam fit etiam in Academia. Ubi enim is, qui audire vult, ita dixit, voluptas mihi videtur esle summum bonum: perpetua oratione contra disputatur: ut facile intelligi possit, eos, qui aliquid sibi videri dicant, non ipsos in ea sententia esse, sed audire velle contraria. Nos commodius agimus. non enim folum Torquatus dixit, quid fentiret, fed etiam cur. ego autem arbitror, quamquam admodum delectatus fum ejus oratione perpetua, tamen commodius, cum in rebus fingulis infiftas & intelligas, quid quisque concedat, quid abnuat, ex rebus concessis concludi quid velis, & ad exitum perveniri. Cum enim fertur, quafi torrens, oratio, quamvis multa cujufquemodi rapiat : nihil tamen teneas, nihil apprehendas, nufquam orationem

rationem rapidam coerceas. omnis autem in quaerendo, quae via quadam, & ratione habetur, oratio, praescribere primum debet, (ut quibusdam in formulis, ca res agetur,) ut, inter quos disseritur,

conveniat, quid fit id, de quo disseratur.

II. Hoc positum in Phaedro a Platone probavit Epicurus: fenfitque, in omni disputatione id fieri oportere. fed quod proximum fuit, non vidit. negat enim definiri rem placere: fine quo fieri interdum non potest, ut inter eos, qui ambigunt, conveniat, quid fit id, de quo agatur: velut in hoc ipfo, de quo nunc disputamus. quaerimus enim finem bonorum: poslumusne scire, hoc, quale fit, nifi contulerimus inter nos, cum finem bonorum dixerimus, quid finis, quid etiam fit ipsum bonum? Atqui haec patefactio quasi rerum opertarum, cum quid quidque fit, aperitur, definitio est: qua tu ctiam imprudens utebare nonnumquam. nam hunc ipfum five finem, five extremum, five ultimum definiebas, id effe, quo omnia, quae recte fierent, referrentur, neque id ipfum ufquam referretur. Praeclare hoc quidem. Bonum ipsum etiam quid esset, fortasse, si opus fuillet, definisses: aut, quod esset natura appetendum: aut, quod prodesset: aut, quod juvaret: aut, quod liberet modo. nunc idem (nisi molestum est ) quoniam tibi non omnino displicet definire, & id facis cum vis; velim definias, quid ht voluptas: de quo omnis haec quaestio est. Quafi quis, inquit, fit, qui, quid fit voluptas, nesciat: aut qui, quo magis id intelligat, definitionem aliquam defideret. Me ipfum esse dicerem, inquam, nisi mihi viderer habere bene cognitam voluptatem, & fatis firme conceptam animo, atque comprehensam. nunc autem dico, i-C 2 plum

t

psum Epicurum nescire, & in eo nutare: eumque, qui crebro dicat, diligenter oportere exprimi, quae vis subjecta sit vocibus, non intelligere interdum, quid sonet haec vox voluptatis, id est,

quae res huic voci subjiciatur.

III. TUNC ille ridens, Hoc vero, inquit, optimum, ut is, qui finem rerum expetendarum, voluptatem, esse dicat, id extremum, id ultimum bonorum; id ipsum, quid sit, quale sit, nesciat. Atqui, inquam, aut Epicurus, quid fit voluptas, aut omnes mortales, qui ubique funt, nesciunt. Quonam, inquit, modo? Quia voluptatem hanc elle fentiunt omnes, quam fenfus accipiens movetur, & jucunditate quadam perfunditur. ergo, istam voluptatem, inquit, Epicurus ignorat? Non femper, inquam. nam interdum nimis etiam novit, quippe qui testificetur, ne intelligere quidem fe posse, ubi fit, aut quid fit ullum bonum, praeter illud, quod cibo, aut potione, & aurium delectatione, & obscaena voluptate ca-An haec ab eo non dicuntur? Quafi vero me pudeat, inquit, istorum, aut non possim, quemadmodum ea dicantur, oftendere. Ego vero non dubito, inquam, quin facile possis: nec eft, quod te pudeat sapienti assentiri; qui se unus, quod fciam, fapientem profiteri fit aufus. nam Metrodorum non putant ipsum professum: sed, cum appellaretur ab Epicuro, repudiare tantum beneficium noluisse. Septem autem illi, non suo, fed populorum suffragio omnium nominati sunt. Verum hoc loco fumo, verbis his eandem certe vim voluptatis Epicurum nosle, quam ceteros. omnes enim jucundum motum, quo fensus hilaretur, Graece if rin, Latine voluptatem vo-Quid est igitur, inquit, quod requiras? Dicam,

Dicam, inquam, & quidem discendi causa magis. quam quo te, aut Epicurum reprehensum velim. Ego quoque, inquit, didicerim libentius, fi quid attuleris, quam te reprehenderim. Tenesne igitur, inquam, Hieronymus Rhodius quod dicat elle summum bonum, quo putet omnia referri oportere? Teneo, inquit, finem illi videri, nihil dolere. Quid? idem iste de voluptate quid fentit? Negat esse eam, inquit, propter seipsam expetendam. Aliud igitur effe cenfet gaudere, aliud non dolere. Et quidem, inquit, vehementer errat. nam, ut paullo ante docui, augendae voluptatis finis est, doloris omnis amotio. Non dolere, inquam, istud quam vim habeat postea videro: aliam vero vim voluptatis esle, aliam nihil dolendi, nifi valde pertinax fueris, concedas necesse est. Atqui reperies, inquit, in hoc quidem pertinacem. dici enim nihil potest verius. Estne quaeso, inquam, sitienti in bibendo voluptas? Quis istud, inquit, posset negare. Eademne, inquam, quae restincta siti? Immo alio genere. restincta enim sitis stabilitatem voluptatis habet, inquit: illa autem voluptas ipfius restinctionis, in motu est. Cur igitur, inquam, res tam dislimiles eodem nomine appellas? Quid paullo ante, inquit, dixerim, nonne meministi, cum omnis dolor detractus effet, variari, non augeri voluptatem? Memini vero, inquam. fed tu istuc dixti bene Latine, parum plane. varietas enim Latinum verbum est, idque proprie quidem in difparibus coloribus dicitur : fed transfertur in multa disparia. varium poema, varia oratio, varit mores, varia fortuna. voluptas varia etiam dici tolet, cum percipitur ex multis dissimilibus rebus, diffimiles efficientibus voluptates. Eam ii varietatem diceres, intelligerem, ut, etiam non di-C 3

n

1,

..

C

3,

n

m

),

t.

te

3.

a-

-0

ń,

cente te, intelligo. ista varietas quae sit, non satis perspicio, quod ais, cum dolore careamus, tum in summa voluptate nos esse: cum autem vescamur iis rebus, quae dulcem motum afferant sensibus, tum esse in motu voluptatem, quae faciat varitatem voluptatum: sed non augeri illam non dolendi voluptatem. quam cur voluptatem

appelles, nescio.

IV. An potest, inquit ille, quidquam esse suavius quam nihil dolere? Immo fit fane nihil melius, inquam ( nondum enim id quaero ) num propterea idem voluptas est, quod ( ut ita dicam ) indolentia? Plane idem, inquit, & maxima quidem, qua fieri nulla major potest. Quid dubitas igitur, inquam, fummo bono a te ita constituto, ut id totum in non dolendo fit, id tenere unum, id tueri, id defendere? quid enim necesse est, tamquam meretricem in matronarum coetum, fic voluptatem in virtutum concilium adducere? invidiofum nomen est, infame, suspectum. Itaque hoc frequenter dici folet a vobis, non intelligere nos, quam dicat Epicurus voluptatem. Quod quidem mihi fiquando dictum est: est autem dictum non parum saepe: etsi satis clemens fum in disputando, tamen interdum soleo subirasci. egone non intelligo, quid sit isori Graece, Latine voluptas? utram tandem linguam nefcio? deinde, qui fit, ut ego nesciam, sciant omnes, quicumque Epicurei esse voluerunt? quod vestri quidem vel optime disputant, nihil opus elle, eum, qui philosophus futurus sit, scire litteras. Itaque, ut majores nostri ab aratro abduxerunt Cincinnatum illum, ut dictator esset: fic vos de Pelasgis omnibus colligitis bonos illos quidem viros, fed certe non pereruditos. Ergo illi

illi intelligunt, quid Epicurus dicat, ego non intelligo? Ut scias me intelligere, primum idem esse voluptatem dico, quod ille novin. & quidem faepe quaerimus verbum Latinum par Graeco, & quod idem valeat: hic nihil fuit, quod quaereremus. nullum inveniri potest, quod magis idem declaret Latine, quod Graece, quam declarat voluptas. huic verbo omnes, qui ubique funt, qui Latine sciunt, duas res subjiciunt, laetitiam in animo, commotionem fuavem jucunditatis in corpore. nam & ille apud Trabeam, voluptatem animi nimiam, laetitiam dicit, eandem, quam ille Caecilianus, qui omnibus laetitiis laetum effe se narrat. sed hoc interest, quod voluptas dicitur etiam in animo vitiofa res, ut Stoici putant; qui eam fic definiunt : Sublationem animi fine ratione, opinantis se magno bono frui: non dicitur laetitia, nec gaudium in corpore. autem voluptas, omnium Latine loquentium more, ponitur, cum percipitur ea, quae fenfum aliquem moveat, jucunditas. hanc quoque jucunditatem, fi vis, transfer in animum: juvare enim in utroque dicitur, ex eoque jucundum: modo intelligas, inter illum, qui dicat,

Tanta laetitia auctus sum, ut mihi non constem:

& eum, qui,

Nunc demum mihi animus ardet :

quorum alter laetitia gestiat, alter dolore crucietur: esse illum medium,

Quamquam haec inter nos nuper notitia admodum

qui nec laetetur, nec angatur: itemque inter eum, qui potiatur expetitis corporis voluptatibus, & eum, qui crucietur fummis doloribus, esse eum, qui utroque careat.

C 4 V. SATISNE

V. SATISNE igitur videor vim verborum tenere: an fum etiam nunc vel Graece loqui, vel Latine docendus? Et tamen vide, ne, si ego non intelligam, quid Epicurus loquatur, cum Graece, ut videor, luculenter sciam; sit aliqua culpa ejus, qui ita loquatur, ut non intelligatur. quod duobus modis fine reprehensione fit: si aut de industria facias, ut Heraclitus, cognomento qui oxor: 117 de perhibetur, quia de natura nimis obscure memoravit: aut cum rerum obscuritas, non verborum, facit, ut non intelligatur oratio: qualis est in Timaeo Platonis. Epicurus autem, ut opinor, nec non vult, fi possit, plane, & aperte loqui: nec de re obscura, ut physici; aut artificiosa, ut mathematici, sed de illustri, & sacili, etiam in vulgus pervulgata, loquitur. Quamquam non negatis nos intelligere, quid fit voluptas, sed quid ille dicat. e quo efficitur, non ut nos non intelligamus, quae vis fit iftius verbi, sed ut ille suo more loquatur, nostrum negligat. Si enim idem dicit, quod Hieronymus, qui censet summum bonum esse, sine ulla moleitia vivere: cur mavult dicere voluptatem, quain vacuitatem doloris, ut ille facit, qui, quid dicat, intelligit? Sin autem voluptatem putat; dicat adjungendam eam, quae fit in motu: ( fic enim appellat hanc dulcem, in motu, illam nihil dolentis, in stabilitate:) quid tendit; cum esticere non possit, ut cuiquam, qui ipse notus sibi sit, hoc est, qui suam naturam, sensumque perspexerit, vacuitas doloris, & voluptas idem esse videatur? hoc est vim afferre, Torquate, sensibus: extorquere ex animis cognitiones verborum, quibus imbuti fumus. Quis enim est, qui non videat, haec esse in natura rerum tria? unum, cum in voluptate voluptate sumus: alterum, cum in dolore: tertium hoc in quo nunc quidem sumus. credo idem vos nec in dolore, nec in voluptate; ut in voluptate sit, qui epuletur; in dolore, qui torqueatur. Tu autem inter haec, tantam multitudinem hominum interjectam non vides, nec laetantium, nec dolentium? Non, prorsus, inquit. omnesque, qui sine dolore sint, in voluptate, & ea quidem summa, esse dico. Ergo in eadem voluptate eum, qui alteri misceat mulsum, ipse non sitiens, & eum, qui illud sitiens bibat?

VI. T u m ille, Finem, inquit, interrogandi, fi videtur: quod quidem ego a principio ita me malle dixeram, hoc ipfum providens, dialecticas captiones. Rhetorice igitur, inquam, nos mavis, quam dialectice disputare? Quasi vero, inquit, perpetua oratio, rhetorum folum, non etiam philosophorum fit. Zenonis est, inquam, hoc Stoici. omnem vim loquendi, ut jam ante Aristoteles, in duas tributam esse partes; rhetoricam, palmae; dialecticam, pugno fimilem elle dicebat, quod latius loquerentur rhetores, dialectici autem compressius. Obsequar igitur voluntati tuae: dicamque, si potero, rhetorice, fed hac rhetorica philosophorum, non nostra illa forensi: quam necesse est, cum populariter loquatur, elle interdum paulo hebetiorem. Sed dum dialecticam, Torquate, contemnit Epicurus, quae una continet omnem & perspiciendi, quid in quaque re sit, scientiam, & judicandi, quale quidque fit, & ratione, ac via difputandi: ruit in dicendo, ut mihi quidem videtur, nec ea, quae docere vult, ulla arte distinguit: ut haec ipfa, quae modo loquebamur. Summum a vobis bonum voluptas dicitur. aperiendum est igitur, quid sit voluptas: aliter enim explicari, quod quaeritur, non potest, quam si explicaviflet, cavisset, non tam haesitaret. aut enim eam voluptatem tueretur, quam Aristippus, id est, qua sensus dulciter, ac jucunde movetur: quam etiam pecudes, si loqui possent, appellarent voluptatem: aut, si magis placeret suo more loqui,

quam ut

Omnes Danai aut Mycenenses, Attica pubes, reliquique Graeci, qui hoc anapaesto citantur: hoc non dolere folum voluptatis nomine appellaret, illud Ariftippeum contemneret : aut, fi utrumque probaret, aut probat, conjungere doloris vacuitatem cum voluptate, & duobus ultimis uteretur. Multi enim, & magni philosophi haec ultima bonorum juncta fecerunt, ut Aristoteles, qui virtutis usum cum vitae perfectae prosperitate conjunxit. Callipho adjunxit ad honestatem, voluptatem: Diodorus ad eandem honestatem addidit vacuitatem doloris, idem fecisset Epicurus, si fententiam hanc, quae nunc Hieronymi est, conjunxisset cum Aristippi vetere sententia. illi enim inter se dissentiunt; propterea fingulis finibus utuntur: &, cum uterque Graece egregie loquatur; nec Aristippus, qui voluptatem summum bonum dicit, in voluptate ponit non dolere, neque Hieronymus, qui fummum bonum statuit non dolere, voluptatis nomine umquam utitur, pro illa indolentia: quippe qui ne in expetendis quidem rebus numeret voluptatem.

VII. DUAE funt enim res quoque, ne tu verba folum putes. unum est, sine dolore esse: alterum, cum voluptate. vos ex his tam dissimilibus rebus non modo nomen unum (nam id facilius paterer) sed etiam rem unam ex duabus facere conamini. quod fieri nullo modo potest. Hic, qui utramque probat, ambobus debuit uti,

ficut

ficut facit re, neque tamen dividit verbis, cum enim eam ipfam voluptatem, quam eodem nomine omnes appellamus, laudat locis plurimis. audet dicere, ne suspicari quidem se ullum bonum sejunctum ab illo Aristippeo genere voluptatis: atque ibi hoc dicit, ubi omnis ejus est oratio de summo bono. In alio vero libro, in quo breviter comprehensis gravissimis sententiis, quasi oracula edidiffe fapientiae dicitur, scribit his verbis: quae nota tibi profecto, Torquate, funt. quis enim vestrum non edidicit Epicuri zupia; Seza, id est, quasi maxime ratas? quia gravissimae unt ad beate vivendum breviter enuntiatae sententiae, animadverte igitur, rectene hanc fententiam interpreter. ,, Si ea, quae luxuriofis efficienția vo-, luptatum liberarent eos deorum, & mortis, & , doloris metu, docerentque, qui essent fines , cupiditatum; nihil haereremus: cum undique ,, complerentur voluptatibus, nec haberent ulla , ex parte aliquid aut dolens, aut aegrum, id ,, est autem malum. Hoc loco se tenere Triarius non potuit. Obsecro, inquit, Torquate, haec dicit Epicurus? quod mihi quidem vifus eft, cum sciret, velle tamen confitentem audire Torquatum. At ille non pertimuit, faneque fidenter, Istis quidem ipsis verbis, inquit: sed quid sentiat, non videtis. Si alia fentit, inquam, alia loquitur; numquam intelligam, quid fentiat: fed plane dicit, quod intelligam. idque si ita dicit, non esse reprehendendos luxuriosos, si sapientes sint, dicit absurde: fimiliter & fi dicat, non reprehendendos parricidas, fi nec cupidi fint, nec deos metuant, nec mortem, nec dolorem. & tamen, quid attinet luxuriofis ullam exceptionem dari, aut fingere aliquos, qui, cum luxuriose viverent, a summo philosopho non reprehenderentur eo nomine, duntaxat cetera caverent? Sed tamen nonne reprehenderes, Epicure, luxuriosos ob eam ipsam causam, quod ita viverent, ut perfequerentur cujusquemodi voluptates; cum esset praesertim, ut ais tu, summa voluptas nihil dolere? Atqui reperiemus asotos primum ita non religiosos, ut edant de pateila: deinde ita mortem non timentes, ut illud in ore habeant ex Hymnide,

Mihi sex menses satis sunt vitae : septimum Orco

Spondeo.

jam doloris medicamenta illa Epicurea, tamquam de narthecio promant : si gravis, brevis : si longus, levis. unum nescio, quo modo possit, si

luxuriofus fit, finitas cupiditates habere.

VIII. QUID ergo attinet dicere, nihil haberem, quod reprehenderem, si finitas cupiditates haberent? hoc est dicere, non reprehenderem asotos. si non essent asoti. isto modo, ne improbos quidem, fi effent honi viri. Hic homo severus luxuriam per se ipsam reprehendendam non putat. & hercule, Torquate, ut verum loquamur, fi voluptas fummum bonum est, rectissime non putat. nolim enim mihi fingere afotos, ut foletis, qui in mensam vomant, & qui de conviviis auferantur, crudique postridie se rursus ingurgitent : qui folem, ut ajunt, nec occidentem umquam viderint, nec orientem: qui, confumptis patrimoniis, egeant. nemo nostrum istius generis afotos jucunde putat vivere. mundos, elegantes, optimis cocis, pistoribus, piscatu, aucupio, venatione, his omnibus exquisitis, vitantes cruditatem; quibus vinum defusum e pleno sit: bir siphon, ut ait Lucilius, cui nibil dempsit; jus & sacculus abstulerit :

abflulerit: adhibentes ludes, & quae sequuntur, illa; quibus detractis, clamat Epicurus se nescire, quid sit bonum: adsint etiam formosi pueri, qui ministrent: respondeat his vestis, argentum, Corinthium, locus ipse, aedisicium. Hos ego asotos bene quidem vivere, ac beate numquam dixerim. ex quo efficitur, non ut voluptas ne sit voluptas, sed ut voluptas non sit summum bonum. nec ille, qui Diogenem Stoicum adolescens, post autem Panaetium audierat, Laelius, eo dictus est sapiens, quod non intelligeret, quid suavissimum esset: (nec enim sequitur, ut cui cor sapiat, ei non sapiat palatus) sed quia parvi id duceret.

O lapathe, ut jastere necesse est, cognitu' cui sis. In quo Laeliu' clamores sophos ille solebat Edere, compellans gumias ex ordine nostros. Laeliu' praeclare, & reste sophos, illudque vere: O Publi, o gurges, Galloni: es homo miser, inquit: Cenasti in vita numquam bene, cum omnia in ista Consumis squilla, atque acipensere cum decumano.

Is hace loquitur, qui in voluptate nihil ponens, negat eum bene cenare, qui omnia ponat
in voluptate: & tamen non negat libenter umquam cenasse Gallonium: (mentiretur enim)
sed bene. Ita graviter, & severe voluptatem
secernit a bono. ex quo illud efficitur, qui bene cenent, omnes libenter cenare: qui libenter
non continuo bene. semper Laelius bene.
Quid bene? dicit Lucilius, cocto, condito. sed
cedo caput cenaé: sermone bono. quid ex eo?
si quaeri, libenter. veniebat enim ad cenam, ut
animo

animo quieto satiaret desideria naturae. recte ergo is negat, umquam bene cenasse Gallonium; recte, miserum: cum praesertim in eo omne studium consumeret. quem libenter cenasse nemo negat. Cur igitur non bene? quia quod bene, id recte, frugaliter, honeste: ille porro mase, prave, nequiter, turpiter cenabat. Non igitur nec lapathi suavitatem acipenseri Gallonii Laelius anteponebat, sed suavitatem ipsam negligebat. quod non faceret, si in voluptate summum bo-

num poneret.

IX. SEMOVENDA est igitur voluptas, non folum ut recta fequamini, fed etiam ut loqui deceat frugaliter. Possumusne igitur in vita summum bonum dicere, cum id ne in cena guidem posse videamur? Quo modo autem philosophus loquitur tria genera cupiditatum? naturales, & necessarias: naturales, non necessarias: nec naturales, nec necessarias? primum divisit ineleganter. duo enim genera quae erant, fecit tria. hoc est non dividere, sed frangere rem. qui si diceret. cupiditatum esse duo genera, naturales, & inanes: naturalium quoque item duo, necessarias, & non necessarias: confecta res estet. qui haec didicerunt quae ille contemnit, fic folent. vitiofum est enim in dividendo, partem in genere numera-Sed hoc fane concedamus. contemnit enim disterendi elegantiam: confuse loquitur. gerendus est mos, modo recte sentiat. Et quidem illud ipfum non nimium probo ( & tantum patior ) philosophum loqui de cupiditatibus finiendis. An potest cupiditas finiri? tollenda est, atque extrahenda radicitus. quis est enim, in quo sit cupiditas, quin recte cupidus dici possit? Ergo & avarus erit, sed finite; adulter, verum habebit modum:

dum: & luxuriofus eodem modo. Qualis ista philosophia est, quae non interitum afferat pravitatis, fed fit contenta mediocritate vitiorum? quamquam in hac divisione rem ipsam prorsus probo: elegantiam defidero. appellet haec defideria naturae: cupiditatis nomen fervet alio, ut, cum de avaritia, cum de intemperantia, cum de maximis vitiis loquetur, eam tamquam capitis accuset. Sed haec quidem liberius ab eo dicuntur, & faepius quod equidem non reprehendo. est enim tanti philosophi, tamque nobilis, audacter fua decreta defendere. fed tamen ex eo, quod eam voluptatem (quam omnes gentes hoc nomine appellant) videtur amplexari faepe vehementius, in magnis interdum versatur angustiis, ut, hominum conscientia remota, nihil tam turpe fit, quod voluptatis causa non videatur esse facturus. deinde, ubi erubuit ( vis enim est permagna naturae ) confugit illuc, ut neget accedere quidquam posse ad voluptatem nihil dolentis. At iste non dolendi status non vocatur voluptas. Non laboro, inquit, de nomine. Quid, quod res alia tota est? Reperiam multos, vel innumerabiles potius, non tam curiosos, nec tam molestos, quam vos estis: quibus, quidquid velim, facile perfuadeam. Quid ergo dubitamus, quin, fi non dolere voluptas fit fumma, nonesse in voluptate, dolor fit maximus? cur id non ita fit? Quia dolori non voluptas contraria est, sed doloris privatio.

X. \*\* Hoc vero non videre, maximo argumento, esse voluptatem illam; qua sublata, neget se intelligere omnino, quid sit bonum. eam autem ita persequitur, quae palato percipiatur, quae auribus: cetera addit, quae si appelles, honos praesandus

praefandus fit. hoc igitur, quod folum bonum feverus, & gravis philosophus novit, idem non videt ne expetendum quidem esfe, quod eam voluptatem hoc eodem auctore non defideremus, cum dolore careamus, quamquam haec funt con-Hic fi definire, vel dividere didicisset, fi loquendi vim, fi denique confuetudinem verborum, teneret, numquam in tantas falebras incidiffet. nunc vides, quid faciat. quam nemo umquam voluptatem appellat, & hanc in motu voluptatem, quae duo funt, unum facit. fic enim has fuaves, & quafi dulces voluptates appellat. interdum ita extenuat, ut M'. Curium putes loqui: interdum ita laudat, ut, quid praeterea fit bonum, neget se posse ne suspicari quidem. quae jam oratio non a philosopho aliquo, sed a censore opprimenda est. non est enim vitium in oratione folum, fed etiam in moribus. luxuriam non reprehendit, modo fit vacua infinita cupiditate, & timore. Hoc loco discipulos quaerere videtur, ut, qui afoti esse velint, philosophi ante fiant. A primo, ut opinor, animantium ortu petitur origo fummi boni. Simul atque natum animal est. gaudet voluptate, & eam appetit, ut bonum: aspernatur dolorem, ut malum, de malis autem, & bonis, ab iis animalibus, quae nondum depravata fint, ait optime judicari. Haec & tu ita posuisti, & verba vestra sunt. Quam multa vitiofa? fummum enim bonum, & malum vagiens puer utra voluptate dijudicabit, stante, an movente? quoniam, fi diis placet, ab Epicuro loqui discimus. si stante, hoc natura videlicet vult, falvam elle se, quod concedimus: si movente, quod tamen dicitis, nulla turpis voluptas erit, quae praetermittenda fit. & fimul non proficif-GITUT

non

citur animal illud modo natum, a fumma voluptate: quae est a te posita in non dolendo. tamen argumentum hoc Epicurus a parvis petivit. aut etiam a bestiis: quae putat esse specula naturae: ut diceret, ab his, duce natura, hanc voluptatem expeti nihil dolendi, neque enim haec movere potest appetitum animi: nec illum habet ictum, quo pellat animum status hic non dolendi. itaque in hoc eodem peccat Hieronymus. At ille pellit, qui permulcet fensum voluptate. Itaque Epicurus semper hoc utitur, ut probet, voluptatem natura expeti; quod ea voluptas, quae in motu fit, & parvos ad fe alliciat & bestias, non illa stabilis, in qua tantum inest nihil dolere. Quid igitur convenit, ab alia voluptate dicere naturam proficifci, in alia fummum bonum ponere?

XI. BESTIARUM vero nullum judicium puto. quamvis enim depravatae non fint, pravae tamen esse possunt. Ut bacillum aliud est inflexum & incurvatum de industria, aliud ita natum: fic ferarum natura, non est illa quidem depravata mala disciplina, sed natura sua. nec vero, ut voluptatem expetat, natura movet infantem: fed tantum ut se ipse diligat, ut integrum se, salvum-Omne enim animal, fimul ut ortum que velit. est, & seipsum, & omnes partes suas diligit: duasque, quae maximae funt, in primis amplectitur; animum, & corpus: deinde utriusque partes: nani funt & in animo praecipua quaedam, & in corpore: quae cum leviter agnovit, tunc discernere incipit, ut ea, quae prima data funt natura, appetat, asperneturque contraria. In his primis naturalibus voluptas infit, necne, magna quaestio et, nihil vero putare esle, praeter voluptatem,

non membra, non fenfus, non ingenii motum, non integritatem corporis, non valitudinem, fummae mini videtur inscitiae. Atque ab isto capite fluere necesse est omnem rationem bonorum, & malorum. Polemoni, etiam ante Aristoteli, ea prima vifa funt, quae paullo ante dixi. Ergo nata est fententia veterum Academicorum, & Peripateticorum, ut finem bonorum dicerent, secundum naturam vivere, id est, virtute adhibita, frui primis a natura datis. Callipho ad virtutem nihil adjunxit, nifi voluptatem: Diodorus, nifi vacuitatem doloris. His omnibus, quos dixi, confequentes funt fines bonorum. Ariftippo fimplex voluptas: Stoicis, confentire naturae; quod effe volunt e virtute, id est, honeste vivere: quod ita interpretantur, vivere cum intelligentia earum rerum, quae natura evenirent, eligente ea, quae essent secundum naturam, rejicienteque contra-Ita tres funt fines expertes honestatis, unus Ariftippi, vel Epicuri: alter Hieronymi: Carneadis tertius: tres, in quibus honestas cum aliqua accessione, Polemonis, Calliphonis, Diodori. una fimplex, cujus Zeno auctor, pofita in decore tota, id est, honestate. nam Pyrrho, Aristo, Herillus jam diu abjecti. reliqui fibi constiterunt, ut extrema cum initiis convenirent, ut Aristippo, voluptas: Hieronymo, doloris vacuitas: Carneadi, frui principiis naturalibus, effet extremum

XII. EPICURUS autem cum in prima commendatione voluptatem dixisset: si eam, quam Aristippus, idem tenere debuit ultimum bonorum, quod ille: sin eam, quam Hieronymus, fecisset idem, ut voluptatem illam Aristippi in prima commendatione poneret. Nam, quod ait, sensibus ipsis judicari, voluptatem, bonum esse;

dolorem,

m

ae

1-

1-

i-

1-

m

i-

i-

1-

1-

k

1-

n

ae

1-

15

2-

12

i.

re

2-

ıt

)i,

12

1,

)-

s,

ri

dolorem, malum : plus tribuit fenfibus, quam nobis leges permittunt. privatarum litium judices fumus. Nihil enim possumus judicare, nisi quod est nostri judicii. in quo frustra judices solent, cum sententiam pronuntiant, addere, si quid mei judicii est. si enim non suit eorum judicii, nihilo magis, hoc non addito, illud est judicatum, quod judicat sensus: dulce, amarum: lene, asperum: prope, longe: stare, movere: quadratum. rotundum. Quam igitur pronuntiabit sententiam ratio? Adhibita primum divinarum, humanarumque rerum scientia, quae potest appellari rite fapientia: deinde adjunctis virtutibus, quas ratio rerum omnium dominas, tu voluptatum fatellites, & ministras elle voluisti: quarum adeo omnium fententia pronuntiabit, primum de voluptate, nihil esse ei loci, non modo ut sola ponatur in fummi boni fede, quam quaerimus, fed ne illo quidem modo, ut ad honestatem applicatur. de vacuitate doloris eadem sententia est. Rejicietur etiam Carneades: nec illa de fummo bono ratio aut voluptatis, non dolendive particeps, aut honestatis expers, probabitur. ita relinquet duas, de quibus etiam atque etiam confideret, aut enim statuet, nihil esse bonum, nisi honestum: nihil malum, nisi turpe: cetera aut omnino nihil habere momenti, aut tantum, ut nec expetenda, nec fugienda, sed eligenda modo, aut rejicienda fint: aut anteponat eam, quam cum honestate ornatissimam, tum etiam iplis initiis naturae, & totius perfectione vitae locupletatam videbit. quod eo liquidius faciet, li peripexerit, rerum inter eas, verborumne fit controversia.

D 2

XIII. Hujus

XIII. Hujus ego nunc auctoritatem fequens, idem faciam. quantum enim potero minuam contentiones: omnesque simplices sententias corum, in quibus nulla inest virtutis adjunctio, omnino a philosophia semovendas putabo: primum' Aristippi Cyrenaicorumque omnium: quos non est veritum, in ea voluptate, quae maxima dulcedine fenfum moveret, fummum bonum ponere, contemnentes istam vacuitatem doloris. hi non viderunt, ut ad curfum, equum, ad arandum, bovem, ad indagandum, canem: fic hominem ad duas res, ut ait Arittoteles, intelligendum, & agendum esse natum, quasi mortalem deum: contraque, ut tardam aliquam, & languidam pecudem, ad pastum, & ad procreandi voluptatem, hoc divinum animal ortum esse voluerunt, quo nihil mihi videtur abfurdius. Atque haec contra Aristippum, qui cam voluptatem non modo summam, fed folam etfam ducit: quam omnes unam appellamus voluptatem. aliter autem vobis placet. sed ille, ut dixi, vitiose. nec enim figura corporis, nec ratio excellens ingenii humani fignificat, ad hanc unam rem natum hominem, ut fruetetut voluptatibus. Nec vero audiendus Hieronymus: cui fummum bonum est idem, quod vos interdum, vel potius nimium faepe dicitis, nihil dolere. non enim, fi malum dolor eft, carere eo malo fatis est ad bene vivendum. hoc dixerit potius Ennius,

Nimium boni est, cui nibil est mali.

Nos beatam vitam non depulsione mali, sed adeptione boni judicemus: nec eam cessando, sive gaudentem, ut Aristippus, sive non dolentem, ut hic: fed agendo aliquid, confiderandove quae-Quae possunt eadem contra Carneade-

um illud fummum bonum dici: quod is non tam, ut probaret, protulit; quam ut Stoicis, quibuscum bellum gerebat, opponeret. Id autem ejusmodi est, ut additum ad virtutem, auctoritatem videatur habiturum, & expleturum cumulate vitam beatam : de quo omnis haec quaestio est. nam qui ad virtutem adjungunt vel voluptatem, quam unam virtus minimi facit; vel vacuitatem doloris, quae etiam fi malo caret, tamen non est summum bonum: accessione utuntur non ita probabili, nec tamen, cur id tam parce, tamque restricte faciant, intelligo. quafi enim emendum eis fit, quod addant ad virtutem, primum vilillimas res addunt: deinde fingulas potius, quam omnia, quae prima natura approbavisset, ea cum voluptate conjunge-Quae cum Aristoni, & Pyrrhoni omnino visa sunt pro nihilo, ut inter optime valere, & gravissime aegrotare, nihil prorsus dicerent interelle, recte jam pridem contra eos desitum est disputari. dum enim in una virtute fic omnia effe voluerunt, ut eam rerum selectione exspoliarent: nec ei quidquam, aut unde oriretur, darent, aut ubi niteretur: virtutem ipfam, quam amplexabantur, fustulerunt. Herillus autem ad scientiam omnia revocans, unum quoddam bonum vidit: fed nec optimum, nec quo vita gubernari possit. itaque hic ipse jam pridem est rejectus, post enim Chrysippum non fane est disputatum.

XIV. RESTATIS igitur vos. nam cum A-cademicis incerta luctatio est: qui nihil affirmant, & quasi desperata cognitione certi, id sequi volunt, quodcumque verisimile videatur. Cum E-picuro autem hoc est plus negotii, quod e duplici genere voluptatis conjunctus est: quodque & ipse,

 $D_3$ 

& amici ejus, & multi postea, defensores ejus sententiae fuerunt: & nescio quomodo (is, qui au-Ctoritatem minimam habet, maximam vim ) populus cum illis facit. quos nifi arguimus, omnis virtus, omne decus, omnis vera laus deserenda ek. Ita ceterorum fententiis femotis, relinguitur non mihi cum Torquato, sed virtuti cum voluptate certatio. quam quidem certationem homo & acutus, & diligens Chryfippus, non contemnit, totumque discrimen summi boni in eadem comparatione positum putat. ego autem existimo, fi honestum aliquid ostendero, quod sit ipsum vi fua, propter feque expetendum, jacere vestra omnia. itaque eo, quale fit, breviter, ut tempus postulat, constituto, accedam ad omnia tua, Torquate; nisi memoria forte desecerit. Honestum igitur id intelligimus, quod tale est, ut detracta omni utilitate, fine ullis praemiis, fructibusve, per fe ipsum possit jure laudari, quod quale sit, non tam definitione, qua fum usus, intelligi potest, ( quamquam aliquantum potest ) quam communi omnium judicio, & optimi cujusque studiis, atque factis: qui permulta ob cam unam causam faciunt, quia decet, quia rectum, quia honestum est; etsi nullum confecuturum emolumentum vident. homines enim, etfi aliis multis, tamen hoc uno a bestiis plurimum different, quod rationem habeant a natura datam, mentemque, & acrem, & vigentem, celerrimeque multa fimul agitantem, &, ut ita dicam, fagacem: quae & causas rerum, & confecutiones videat, & fimilitudines transferat, & disjuncta conjungat, & cum praesentibus futura copulet, omnemque complectatur vitae confequentis statum. eademque ratio fecit hominem hominum appetentem, cumque his natura, & fermone, & usu congruentem, ut profectus a caritate domesticorum.

domesticorum, ac fuorum, serpat longius, & se implicet primum civium, deinde omnium mortalium societate: atque, ut ad Archytam scripsit Plato, non fibi fe foli natum meminerit, fed patriae. fed fuis, ut perexigua pars iph relinquatur. Et quoniam eadem natura cupiditatem ingenuit homini veri inveniendi, quod facillime apparet, cum vacui curis, etiam quid in coelo fiat, scire avemus: his initiis inducti omnia vera diligimus. id est, fidelia, simplicia, constantia: tum vana, falfa, fallentia odimus, ut fraudem, perjurium, malitiam, injuriam, eadem ratio habet in fe quiddam amplum, atque magnificum, ad imperandum magis, quam ad parendum accommodatum: omnia humana non tolerabilia folum, fed etiam levia ducens: altum quiddam & excelfum, nihil timens, nemini cedens, semper invictum. Atque his tribus generibus honestorum notatis, quartum fequitur, & in eadem pulcritudine, & aptum ex illis tribus: in quo inest ordo, & moderatio. cujus fimilitudine perspecta in formarum specie; a dignitate transitum est ad honestatem dictorum. atque factorum, nam ex his tribus laudibus, quas ante dixi, & temeritatem reformidat, & non audet cuiquam aut dicto protervo, aut facto nocere : vereturque quidquam aut facere, aut loqui, quod parum virile videatur.

XV. HABES undique expletam, & perfectam, Torquate, formam honestatis: quae tota his quattuor virtutibus, quae a te quoque commemoratae funt, continetur. hanc fe tuus Epicurus omnino ignorare dicit, quam, aut qualem esse velint, qui honestate summum bonum metiantur. si enim ad honestatem omnia referantur, neque in ea voluptatem dicant inesse; ait eos inani voce sonare (his

D 4

(his enim ipfis verbis utitur) neque intelligere, neque videre, sub hac voce honestatis quae si subjicienda sententia. ut enim consuetudo loquitur, id folum dicitur honestum, quod est populari fama gloriofum. quod, inquit, quamquam voluptatibus quibusdam est saepe jucundius, tamen expetitur propter voluptatem. Videfne quam fit magna diffensio? philosophus nobilis, a quo non folum Graecia, & Italia, fed etiam omnis barbaria commota est, honestum quid fit, si id non est in voluptate, negat se intelligere : nisi forte illud, quod multitudinis rumore laudetur. Ego autem hoc etiam turpe esse faepe judico: &, fi quando turpe non sit, tamen non esse non turpe, cum id a multitudine laudetur, quod fi fit ipsum per se rectum, atque laudabile, non ob eam caufam tamen illud dici honestum esle, quia laudetur a multis, sed quia tale sit, ut (vel si ignorarent id homines, vel fi obmutuissent) fua tamen pulcritudine effet, specieque laudabile. Itaque idem natura victus, cui obsisti non potest, dicit alio loco id, quoda te etiam paullo ante di-Etum est, non posse jucunde vivi, nisi etiam ho-Quid nunc, honeste, dicit? idemne, quod jucunde? ergo ita, non posse honeste vivi, nifi honeste vivatur. an nisi populari fama? sine ea igitur jucunde negat posse vivere? Quid turpius, quam fapientis vitam ex infipientium fermone pendere? quid ergo hoc loco intelligit honeftum? certe nihil, nifi quod possit ipsum propter se jure laudari. nam si propter voluptatem: quae est ista laus, quae possit e macello peti? Non is vir est, ut, cum honestatem eo loco habeat, ut fine ea jucunde neget posse vivi, illud honestum, quod populare fit, sentiat, & fine eq jucunde neget get vivi posse: aut quidquam aliud honestum intelligat: nisi quod sit rectum, ipsumque per se,

fua vi, fua sponte, sua natura laudabile.

XVI. ITAQUE, Torquate, cum diceres, clamare Epicurum, non posse jucunde vivi, nisi honeste, & sapienter, & juste viveretur, tu ipse mihi gloriari videbare, tanta vis inerat in verbis, propter earum rerum, quae fignificabantur his verbis, dignitatem, ut altior fieres, ut interdum infisteres, ut nos intuens, quasi testificarere, laudari honestatem, & justitiam aliquando ab Epicuro. Quam te decebat iis verbis uti, quibus fi philosophi non uterentur, philosophia omnino non egeremus? istorum enim verborum amore, quae perraro appellantur ab Epicuro, fapientiae, fortitudinis, justitiae, temperantiae, praestantissimis ingeniis homines fe ad philosophiae studium contulerunt. Oculorum, inquit Plato, est in nobis fensus acerrimus: quibus sapientiam non cernimus. quam illa ardentes amores excitaret fui, fi videretur. cur tandem? an quod ita callida est, ut optime possit architectari voluptates? cur justitia laudatur? aut unde est hoc contritum vetustate proverbium? Quicum in tenebris. Hoc dictum in una re, latissime patet: ut in omnibus fa-Etis, re, non teste moveamur. Sunt enim levia, & perinfirma, quae dicebantur a te, cum animi conscientia improbos excruciari, tum etiam poenae timore; qua aut afficiuntur, aut semper sunt in metu, ne afficiantur aliquando. Non oportet timidum, aut imbecillo animo fingi; non bonum illum virum, qui, quidquid fecerit, ipfe fe cruciet, omniaque formidet : sed omnia callide referentem ad utilitatem, acutum, verfutum, veteratorem, facile ut excogitet, quo modo occulte, fine teste, sine ullo conscio fallat. An tu me de
L. Tubulo putas dicere ? qui, cum praetor quaestionem inter sicarios exercuisset, ita aperte cepit
pecunias ob rem judicandam, ut anno proximo
P. Scaevola, tribunus plebis, ferret ad plebem,
vellentne de ea re quaeri. quo plebisscito decreta
a senatu est consuli quaestio Cn. Caepioni. profectus in exsilium Tubulus statim, nec respon-

dere aufus. erat enim res aperta.

XVII. Non igitur de improbo, sed callido improbo quaerimus: qualis Q. Pompejus in foedere Numantino infitiando fuit. nec vero omnia timentem: primum qui animi conscientiam non curet; quam scilicet comprimere nihil est negotii. Is enim, qui occultus, & tectus dicitur, tantum abest, ut se indicet, perficiet etiam, ut dolere alterius improbe facto videatur: quid est enim aliud, esse versutum? Memini me adesse P. Sextilio Rufo, cum is ad amicos rem ita deferret, se esse heredem Q. Fadio Gallo: cujus in testamento scriptum effet, se ab eo rogatum, ut omnis hereditas ad filiam perveniret. id Sextilius factum negabat. poterat autem impune. quis enim redargueret? nemo nostrum negabat: eratque verifimilius, hunc mentiri, cujus interesset, quam illum, qui id se rogasse scripsisset, quod debuisset rogare. addebat etiam, fe in legem Voconiam juratum contra eam facere non audere, nisi aliter amicis videretur. Aderamus nos quidem adolescentes, sed & multi amplissimi viri: quorum nemo censuit plus Fadiae dandum, quam posset ad eam lege Voconia pervenire. Tenuit permagnam Sextilius hereditatem, unde, si secutus esset orum sententiam, qui honesta & recta emolumentis omnibus & commodis anteponerent, ne nummum quidem unum attigisset. Num igitur eum postea censes anxio animo, aut sollicito suisse? nihil minus, contraque, illa hereditate dives; ob eamque rem laetus. magni enim aestimabat pecuniam, non modo non contra leges, fed etiam legibus partam. quae quidem vel cum periculo est quaerenda vobis. est enim effectrix multarum, & magnarum voluptatum. Ut igitur illis, qui, recta & honesta quae sunt, ea statuunt per se expetenda, adeunda funt quaevis pericula, decoris, honestatisque causa: sic vestris, qui omnia voluptate metiuntur, pericula adeunda funt, ut adipifcantur magnas voluptates; fi magna res, magna hereditas agetur, cum pecunia voluptates pariantur plurimae. idemque erit Epicuro vestro faciendum. fi fuum finem bonorum fequi volet, quod Scipioni magna gloria propofita, fi Annibalem in Africam retraxisset, itaque quantum adiit periculum? ad honestatem enim illum omnem conatum fuum referebat, non ad voluptatem. fic vester sapiens magno aliquo emolumento commotus, animi causa, si opus suerit, dimicabit. Occultum facinus esse potuerit: gaudebit. deprehensus, omnem poenam contemnet. erit enim instructus ad mortem contemnendam, ad exfilium, ad ipsum etiam dolorem, quem quidem vos, cum improbis poenam proponitis, impatibilem facitis: cum sapientem semper boni plus habere vultis. tolerabilem.

XVIII. S E D finge non folum callidum eum, qui aliquid improbe faciat, verum etiam praepotentem: ut M. Crassus suit; qui tamen solebat uti suo bono: ut hodie est noster Pompejus, cui recte facienti gratia est habenda: esse enim quam-

vis vellet justus, iniquus poterat impune. Quam multa vero injuste fieri possunt, quae nemo posfit reprehendere? Si te amicus tuus moriens rogaverit, ut hereditatem reddas suae filiae, nec usquam id scripserit, ut scripsit Fadius, nec cuiquam dixerit: quid facies? Tu quidem reddes: ipse Epicurus fortasse redderet: ut Sex. Peducaeus, Sex. F. is, qui hunc nostrum reliquit, effigiem & humanitatis, & probitatis suae filium. tum doctus, tum omnium vir optimus, & justiffimus, cum sciret nemo, eum rogatum a C. Plotio, equite Romano splendido, Nursino, ultro ad mulierem venit, eique nihil opinanti viri mandatum exposuit, hereditatemque reddidit. Sed ego ex te quaero, ( quoniam idem tu certe fecisses ) nonne intelligas, eo majorem vim esse naturae, quod ipfi vos, qui omnia ad vestrum commodum &, ut ipfi dicitis, ad voluptatem referatis, tamen ea faciatis, e-quibus appareat, non voluptatem vos fed officium fequi? plusque rectam naturam, quam rationem pravam valere? Si scieris, inquit Carneades, aspidem occulte latere uspiam & velle aliquem imprudentem super eam assidere, cujus mors tibi emolumentum futura fit: improbe feceris, nisi monueris, ne assideat: sed impune tamen, scisse enim te quis coarguere possit? Sed nimis multa, Perspicuum est enim, nisi aequitas, fides, justitia proficiscantur a natura, & si omnia haec ad utilitatem referantur, virum bonum non posse reperiri. Deque his rebus satis multa in nostris de Republica libris sunt dicta a Laelio.

XIX. TRANSFER idem ad modestiam, vel temperantiam, quae est moderatio cupiditatum, rationi obediens. satisfie ergo pudori confulat,

fulat, si quis fine teste libidini pareat? an est aliquid per se ipsum flagitiosum, etiam si nulla comitetur infamia? Quid fortes viri? voluptatumne calculis fubductis, proelium ineunt, fanguinem pro patria profundunt: an quodam animi ardore, atque impetu concitati? utrum tandem censes, Torquate, Imperiofum illum, fi nostra verba audiret, tuamne de se orationem libentius auditurum fuiffe, an meam; cum ego dicerem, nihil eum fecisse sua causa, omniaque reipublicae, tu contra nihil, nifi fua? fi vero id etiam explanare velles. apertiusque diceres, nihil eum fecisse, nisi voluptatis causa, quo modo eum tandem laturum suisse existimes? Esto: secerit, si ita vis, Torquatus propter suas utilitates. malo enim dicere, quam voluptates, in tanto praesertim viro: num etiam ejus collega P. Decius, princeps in ea familia confulatus, cum fe devoveret, & equo admisso in mediam aciem Latinorum irruebat, aliquid de voluptatibus fuis cogitabat? nam ubi eam caperet, aut quando, cum sciret confestim esse moriendum, eamque mortem ardentiore studio peteret, quam Epicurus voluptatem petendam putat? quod quidem ejus factum nifi esset jure laudatum, non esset imitatus quarto consulatu fuo filius: neque porro ex eo natus, cum Pyrrho bellum gerens, conful cecidiffet in proelio, feque e continenti genere tertiam victimam reipublicae praebuiflet. Contineo me ab exemplis. Graecis hoc modicum est: Leonidas, Epaminondas, tres aliqui, aut quattuor. ego, fi nostros colligere coepero, perficiam illud quidem, ut fe virtuti tradat constringendam voluptas. sed dies me deficiet: &, ut A. Varius, qui est habitus judex durior, dicere consessori solebat, cum, datis testibus, alii tamen citarentur. Aut hoc testium satis est, aut nescio, quid satis sit: sic a me fatis datum est testium. quid enim? te ipsum, dignissimum majoribus tuis, voluptasne induxit, ut adolescentulus eriperes P. Sullae consulatum? quem cum ad patrem tuum retulisses, fortissimum virum, qualis ille vel conful, vel civis cum femper, tum post consulatum suit? quo quidem auctore nos ipsi ea gessimus, ut omnibus potius quam ipsis nobis consuluerimus. At quam pulchre dicere videbare, cum ex altera parte ponebas cumulatum aliquem plurimis, & maximis voluptatibus, nullo nec praesenti, nec futuro dolore: ex altera autem, cruciatibus maximis: toto corpore, nulla nec adjuncta, nec sperata voluptate: & quaerebas, quis aut hoc miserior, aut superiore illo beatior foret? deinde concludebas, fummum malum effe dolorem, fummum bonum voluptatem?

XX. L. THORIUS Balbus fuit, Lanuvinus; quem meminisse tu non potes, is ita vivebat, ut nulla tam exquifita posset inveniri voluptas, qua non abundaret, erat & cupidus voluptatum, & cujusvis generis ejus intelligens, & copiosus: ita non superstitiosus, ut illa plurima in fua patria facrificia, & fana contemneret: ita non timidus ad mortem, ut in acie fit ob rempublicam interfectus. Cupiditates non Epicuri divisione finiebat, sed sua satietate. habebat tamen rationem valitudinis: utebatur iis exercitationibus, ut ad cenam & esuriens, & sitiens veniret: eo cibo, qui & suavissimus eslet, & idem facillimus ad concoquendum: vino, & ad voluptatem, & ne noceret. cetera illa adhibebat, quibus demptis negat se Epicurus intelligere,

quid

quid fit bonum, aberat omnis dolor: qui fi adeiset, nec molliter ferret; & tamen medicis plus, quam philosophis uteretur. color egregius, integra valitudo, fumma gratia, vita denique conferta voluptatum omnium varietate. Hunc vero beatum oratio quidem vestra sic cogitat. Ego, huic quem anteponam non audeo dicere: dicit pro me ipfa virtus; nec dubitabit isti vestro beato M. Regulum anteponere. quem quidem, cum fua voluntate, nulla vi coactus, praeter fidem, quam dederat hosti, ex patria Karthaginem revertiflet, tum ipsum, cum vigiliis & fame cruciaretur, clamat virtus beatiorem fuisse, quam potantem in rofa Thorium. Bella magna gefferat; bis conful fuerat; triumpharat: nec tamen fua illa fuperiora, tam magna, neque tam praeclara ducebat, quam illum ultimum cafum, quem propter fidem, constantiamque susceperat: qui nobis miferabilis videtur audientibus, illi perpetienti erat voluntarius. non enim hilaritate. nec lascivia, nec risu, aut joco, comite levitatis, sed saepe etiam tristes firmitate, & constantia funt beati. Stuprata per vim Lucretia a regis filio, testata cives, seipsa interemit. hic dolor populi Romani duce & auctore Bruto, caufa civitati libertatis fuit: ob ejusque mulieris memoriam primo anno & vir, & pater ejus conful est factus. Tenuis L. Virginius, unusque de multis, fexagefimo anno post libertatem receptam, virginem filiam, fua manu occidit, potius, quam ea App. Claudii libidini, qui tum erat fummo in imperio, dederetur.

XXI. A u T haec tibi, Torquate, funt vituperanda, aut patrocinium voluptatis repudiandum. Quod autom patrocinium, aut quae ista

caufa

caufa est voluptatis, quae nec testes ullos e claris viris, nec laudatores poterit adhibere? ut enim nos ex annalium monumentis testes excitamus eos, quorum omnis vita confumpta est in laboribus gloriofis, qui voluptatis nomen audire non possent: sic in vestris disputationibus historia muta est: numquam audivi in Epicuri schola Lycurgum, Solonem, Miltiadem, Themistoclem, Epaminondam nominari: qui in ore funt ceterorum omnium philosophorum. Nunc vero. quoniam haec nos etiam tractare coepimus, fuppeditabit nobis Atticus noster de thesauris suis. quos, & quantos viros habere testium sat est. Nonne melius est de his aliquid, quam tantis voluminibus de Themista loqui? Sint ista Graecorum. quamquam ab his philosophiam, & omnes ingenuas disciplinas habemus. sed tamen est aliquid; quod nobis non liceat, liceat illis. Pugnant Stoici cum Peripateticis. alteri negant quidquam esse bonum, nisi quod honestum sit. alteri, plurimum fe, & longe, longeque plurimum tribuere honestati, sed tamen & in corpore, & extra, esse quaedam bona. Et certamen honestum, & disputatio splendida: omnis est enim de virtutis dignitate contentio, at cum tuis cum differas, multa funt audienda etiam de obscoenis voluptatibus, de quibus ab Epicuro saepissime di-Non potes ergo illa tueri, Torquate, mihi crede, fi te ipse, & tuas cogitationes, & studia perspexeris. pudebit te, inquam, illius tabulae, quam Cleanthes, fane commode, verbis depingere solebat. Jubebat eos, qui audiebant, fecum ipsos cogitare pictam in tabula voluptatem, pulcherrimo vestitu, & ornatu regali, in solio sedentem: praesto esse virtutes, ut ancillulas,

las, quae nihil aliud agerent, nullum suum officium ducerent, nisi ut voluptati ministrarent, & eam tantum ad aurem admonerent, (si modo id pictura intelligi posset,) ut caveret, nequid perficeret imprudens, quod offenderet animos hominum, aut quidquam, e quo oriretur aliquis dolor. Nos quidem virtutes, sic natae sumus, ut tibi serviremus: aliud negotii nihil habemus.

XXII. A T negat Epicurus ( hoc enim vestrum lumen est ) quemquam, qui honeste non vivat, jucunde posse vivere. quasi ego id curem, quid ille ajat, aut neget. illud quaero, quid ei, qui in voluptate fummum bonum putat, confentaneum fit dicere. Quid affers, cur Thorius, Postumius, cur Chius, cur omnium horum magister, Orata, non jucundissime vixerit? Ipse negat, ut ante dixi, luxurioforum vitam reprehendendam, nifi plane fatui fint, id est, nifi aut cupiant, aut metuant. quarum ambarum rerum cum medicinam pollicetur, luxuriae licentiam pollicetur. his enim rebus detractis, negat se reperire in asotorum vita quod reprehendat. Non igitur potestis voluptate omnia dirigentes, aut tueri, aut retinere virtutem. nam nec vir bonus, ac justus haberi debet, qui, ne malum habeat, abstinet se ab injuria. nosti credo illud:

Nemo pius est, qui pietatem ---
Cave quidquam putes esse verius. nec enim, dum metuit, justus est: & certe, si metuere destiterit, non erit. non metuit autem, sive celare poterit, sive opibus magnis, quidquid fecerit, obtinere, certeque malet existimari bonus vir, ut non sit, quam esse, ut non putetur. Ita, quod certissimum est, pro vera, certaque justitia, simutationem

lationem nobis justitiae traditis; praecipitisque quodam modo, ut nostram stabilem conscientiam contemnamus, aliorum errantem opinionem aucupemur. Quae dici eadem de ceteris virtutibus possunt: quarum omnium fundamenta vos in voluptate, tamquam in aqua ponitis. Quid enim? fortemne possumus dicere eundem illum Torquatum? delector enim, quamquam te non poslum, ut ais, corrumpere: delector, inquam, & familia vestra, & nomine. & hercule mihi vir optimus, nostrique amantissimus, A. Torquatus, verfatur ante oculos: cujus quantum studium, & quam infigne fuerit erga me temporibus illis. quae nota funt omnibus, scire necesse est utrumque vestrum. quae mihi ipsi, qui volo & esse, & haberi gratus, grata non essent, nisi eum perspicerem mea causa mihi amicum fuisse, non sua: - nisi hoc dicis, sua, quod interest omnium recte facere. fi id dicis, vicimus. id enim volumus, id contendimus, ut officii fructus, fit ipfum officium. Hoc ille tuus non vult, omnibusque ex rebus voluptatem, quafi mercedem, exigit. fed ad illum redeo. Si voluptatis causa cum Gallo apud Anienem depugnavit provocatus, & ex ejus spoliis fibi & torquem, & cognomen induit, nullam aliam ob causam, nisi quod ei talia facta, digna viro videbantur; fortem non puto. Jam fi pudor, si modestia, si pudicitia, si, uno verbo, temperantia, poenae aut infamiae metu coercebuntur, non fanctitate sua se tuebuntur: quod adulterium, quod stuprum, quae libido non se proripiet, ac projiciet aut occultatione propofita, aut impunitate, aut licentia? Quid? illud, Torquate, quale tandem videtur? te isto nomine, ingenio, gloria, quae facis, quae cogitas, quae con-

contendis, quo referas, cujus rei caufa perficere, quae conaris, velis, quod optimum denique in vita judices, non audere in conventu dicere? quid enim mereri velis jam, cum magistratum inieris, & in concionem adfcenderis, (est enim tibi edicendum, quae sis observaturus in jure dicendo: & fortaffe etiam, fi tibi erit vifum, aliquid de majoribus tuis, & de te ipso dices, more majorum) quid merearis igitur, ut te dicas in eo magistratu omnia voluptatis causa sacturum esse? teque nihil fecisse in vita, nisi voluptatis caussa? An me, inquis, tam amentem putas, ut apud imperitos isto modo loquar? At tu eadem ista dic in judicio, aut, fi coronam times, dic in fenatu. numquam facies. cur, nifi quod turpis eft oratio? mene ergo, & Triarium, dignos existimas. apud quos turpiter loquare? Verum, esto.

XXIII. VERBUM ipfum voluptatis non habet dignitatem: nec nos fortaffe intelligimus. hoc enim identidem dicitis, non intelligere nos, voluptatem quam dicatis. Rem vides difficilem, & obscuram. individua cum dicitis, & intermundia, quae nec funt ulla, nec possunt esse, intelligimus: voluptas, quae passeribus nota est omnibus, a nobis intelligi non potest? quid, si efficio, ut fateare, me non modo, quid fit voluptas, scire, (est enim jucundus motus in sensu) sed etiam, quid eam tu velis esse? tum enim eam ipsam vis, quam modo ego dixi: & nomen imponis, in motu ut fit, & faciat aliquam varietatem : tum aliam quandam fummam voluptatem, cui addi nihil possit: eam tum adesse, cum dolor omnis absit, eamque stabilem appellas. Sit sane ista voluptas. dic in quovis conventu, te omnia facere, ne doleas. fi ne hoc quidem fatis ample, fatis ho-

neste dici putas; dic te omnia & in isto magistratu, & in omni vita, utilitatis tuae causa facturum, nihil nifi quod expediat, nihil denique nifi tua caufa: quem clamorem concionis, aut quam spem consulatus ejus, qui tibi paratissimus est, futuram putes? eamne rationem seguare. qua tecum ipse, & cum tuis utare, profiteri autem, & in medium proferre non audeas? At vero illa, quae Peripatetici, quae Stoici dicunt, semper tibi in ore funt. in judiciis, in fenatu, officium, aequitatem, dignitatem, fidem, recta, honesta, digna imperio, digna populo Romano, omnia pericula pro republica, mori pro patria. Haec cum loqueris, nos barones stupemus: tu videlicet tecum ipfe rides. naminter ifta tam magnifica verba. tamque praeclara, non habet ullum voluptas locum, non modo illa, quam in motu esse dicitis, quam omnes urbani, rustici, omnes, inquam, qui Latine loquuntur, voluptatem vocant: fed ne haec quidem stabilis, quam, praeter vos, nemo appellat voluptatem.

XXIV. VIDE, ne non debeas verbis nostris uti, sententiis tuis. Quod si vultum tibi, si incessum singeres, quo gravior viderere, non esles tui similis: verba tu singas, & ea dicas, quae non sentias, aut etiam, ut vestitum, sic sententiam habeas aliam domesticam, aliam forensem, ut in fronte ostentatio sit, intus veritas occultetur? Vide, quaeso, rectumne sit. mihi quidem eae verae videntur opiniones, quae honestae, quae laudabiles, quae gloriosae, quae in senatu, quae apud populum, quae in omni coetu, concilioque proserendae sint: ne id non pudeat sentire, quod pudeat dicere. Amicitiae vero locus ubi esse potest, aut quis amicus esse cuiquam, quem non ipsum amet

propter

1-

ie

15

e,

1,

bi

0\_

1-

i-

n

-

1,

s,

ı,

ı-

-

15

e

,

,

.

it

t

t

1

propter ipsum? quid autem est amare, e quo nomen dictum amicitiae est, nili velle bonis aliquem affici quam maximis, etiam fi ad fe ex iis nihil redeat? Et quidem prodest, inquis, mihi eo esse animo. Immo videri fortafle. esle enim, nisi eris, non potes, qui autem esse poteris, nisi te amor ipse ceperit? quod non sub dubia utilitatis ratione effici solet, sed ipsum a se oritur, & sua sponte nascitur. At enim sequor utilitatem. Manebit ergo amicitia tam diu, quam diu fequitur utilitas: &, fi utilitas amicitiam constituet. tollet eadem. Sed quid ages tandem, fi utilitas ab amicitia (ut fit faepe) defecerit? relinquesne? quae ista amicitia est? retinebis? qui convenit? quid enim de amicitia statueris, utilitatis causa expetenda, vides. Ne in odium veniam, fi amicum destitero tueri. Primum cur ista res digna odio est, nisi quod est turpis? Quod si, ne quo incommodo afficiare, non relinques amicum: tamen, ne fine fructu alligatus fis, ut moriatur, optabis. Quod fi non modo utilitatem tibi nullam afferet, fed jacturae rei familiaris erunt faciundae. labores suscipiendi, adeundum vitae periculum: ne tum quidem te respicies, & cogitabis sibi quemque natum esse, & suis voluptatibus? vadem te ad mortem tyranno dabis pro amico, ut Pythagoreus ille fecit Siculo tyranno? aut Pylades cum fis, dices te esse Orestem, ut moriare pro amico? aut, si esses Orestes, Pyladem reselleres, te indicares? &, fi id non probares, quo minus ambo una necaremini, non precarere?

XXV. FACERES tu quidem, Torquate, haec omnia. nihil enim arbitror magna laude dignum, quod te praetermissurum credam aut mortis, aut doloris metu. non quaeritur autem, quid

E 3

naturae

naturae confentaneum fit, sed quid disciplinae. ratio ista, quam defendis; praecepta, quae didicifti, quae probas, funditus evertunt amicitiam: quamvis eam Epicurus, ut facit, in coelum efferat laudibus. At coluit ipfe amicitias. Quafi quis illum neget & bonum virum, & comem, & humanum fuisse. de ingenio ejus in his disputationibus, non de moribus quaeritur. fit ista in Graecorum levitate perverfitas, qui maledictis insectantur eos, a quibus de veritate dissentiunt, Sed quamvis comis in amicitiis tuendis fuerit, tamen, si haec vera funt, (nihil enim affirmo) non fatis acutus fuit. At multis fe probavit : & quidem jure fortaffe : fed tamen non graviffimum est testimonium multitudinis, in omni enim arte, vel studio, vel quavis scientia, vel in ipsa virtute, optimum quidque rariffimum est. Ac mihi quidem, quod & ipfe bonus vir fuit, & multi Epicurei fuerunt, & hodie funt & in amicitiis fideles, & in omni vita constantes, & graves, nec voluptate, fed officio confilia moderantes, hoc videtur major vis honestatis, & minor voluptatis. ita enim vivunt quidam, ut eorum vita refellatur oratio. atque ut ceteri existimantur dicere melius. quam facere: fic hi mihi videntur facere melius, quam dicere.

XXVI. SED haec nihil fane ad rem, illa videamus, quae a te de amicitia dicta funt. e quibus unum mihi videbar ab ipfo Epicuro dictum cognoscere: amicitiam a voluptate non posse divelli, ob eamque rem, colendam esse, quod sine ea tuto, & sine metu vivi non posset, nec jucunde quidem posset. Satis est ad hoc responsum. attulisti aliud humanius horum recentiorum, numquam dictum ab ipso illo, quod sciam: pri-

mo utilitatis causa amicum expeti: cum auteni usus accessisset, tum ipsum amari propter se. etiam omissa spe voluptatis. hoc etsi multis modis reprehendi potest, tamen accipio quod dat. mihi enim fatis eft, ipfis non fatis. nam aliquando posse recte fieri dicunt, nulla exspectata, nec quaesita voluptate. Posuisti etiam, dicere alios, foedus quoddam inter se facere sapientes, ut quemadmodum fint in fe ipfos animati, eodem modo fint erga amicos: id & fieri posse, & saepe esse factum, & ad voluptates percipiendas maxime pertinere. Hoc foedus facere si potuerunt, faciant etiam illud, ut aequitatem, modestiam, virtutes omnes per se ipsas gratis diligant. At vero si fructibus, & emolumentis, & utilitatibus amicitias colemus, fi nulla caritas erit, quae faciat amicitiam ipsam sua sponte, vi sua, ex se, & propter se expetendam: dubium est, quin sun-dos, & insulas amicis anteponamus? Licet hic rurfus ea commemores, quae optimis verbis ab Epicuro de laudibus amicitiae dicta funt. non quaero, quid dicat, fed quid convenienter possit rationi, & fententiae suae dicere. Utilitatis causa amicitia est quaesita. num igitur utiliorem tibi hunc Triarium putas esse posse, quam si tua sint Puteolis granaria? collige omnia, quae foletis. praesidium amicorum. Satis est tibi in te, satis in legibus, fatis & in mediocribus amicitiis praefidii: jam contemni non poteris. odium autem & invidiam facile vitabis. ad eas enim res ab Epicuro praecepta dantur. & tamen non tantis vectigalibus ad libertatem utens, etiam fine hac Pyladea amicitia, multorum te benevolentia praeclare & tuebere, & munies. At quicum joca, feria, ut dicitur, quicum arcana, quicum occulta

omnia? Tecum optime: deinde etiam cum mediocri amico. Sed fac ista esse non inopportuna: quid ad utilitatem tantae pecuniae? Vides igitur, si amicitiam sua caritate metiare, nihil esse praestantius: sin emolumento, summas familiaritates, praediorum pretiosorum mercede superari. Me igitur ipsum ames oportet, non mea, si veri

amici futuri fumus.

XXVII. SED in rebus apertissimis nimium longi fumus. perfecto enim, & concluso, neque virtutibus, neque amicitiis ufquam locum effe, fi ad voluptatem omnia referantur: nihil praeterea magnopere dicendum. attamen, ne cui loco non videatur effe responsum, pauca etiam nunc dicam ad reliquam orationem tuam. Quoniam igitur omnis fumma philosophiae, ad beate vivendum refertur, idque unum expetentes homines se ad hoc ftudium contulerunt: beate autem vivere alii in alio, vos in voluptate ponitis, item contra, omnem infelicitatem in dolore: id primum videamus, beate vivere vestrum quale sit. Atque hoc dabitis, ut opinor, si modo sit aliquid, esse beatum, id oportere totum poni in potestate sapientis. nam, si amitti vita beata potest, beata esse non potest. quis enim confidit semper sibi illud stabile, & firmum permanfurum, quod fragile, & caducum fit? qui autem diffidet perpetuitati bonorum suorum, timeat necesse est, ne aliquando, amissis illis, sit miser. beatus autem esle in maximarum rerum timore nemo potest. Nemo igitur esse beatus potest. neque enim in aliqua parte, fed in perpetuitate temporis vita beata duci folet: neque appellatur omnino vita beata, nifi confecta, atque absoluta: nec potest quisquam alias beatus effe esse, alias miser. qui enim existimabit posse se miferum effe, beatus non erit. nam cum femel est suscepta beata vita, tam permanet, quam ipsa illa effectrix beatae vitae fapientia: neque exspectat ultimum tempus aetatis: quod Croeso scribit Herodotus praeceptum a Solone. etenim, quemadmodum tute dicebas, negat Epicurus diuturnitatem quidem temporis ad beate vivendum aliquid afferre, nec minorem voluptatem percipi in brevitate temporis, quam, si illa sit sempiterna. Haec dicuntur inconstantissime. cum enim summum bonum in voluptate ponat, negat infinito tempore aetatis voluptatem fieri majorem, quam finito, atque modico. Qui bonum omne in virtute ponit, is potest dicere perfici beatam vitam perfectione virtutis. negat enim fummo bono afferre incrementum diem. qui autem voluptate vitam effici beatam putabit, qui fibi is conveniet, fi negabit voluptatem crescere longinquitate? igitur ne dolorem quidem. An dolor longissimus quifque miferrimus: voluptatem non optabiliorem diuturnitas facit? Quid est igitur, cur ita semper deum appellet Epicurus, beatum & aeternum? dempta enim aeternitate nihilo beatior Jupiter. quam Epicurus. uterque enim fummo bono fruitur, id est, voluptate. at enim hic etiam dolore. at eum nihili facit. ait enim fe, fi uratur, quam hoc fuave dicturum. Qua igitur re a deo vincitur, si acternitate non vincitur? in qua quid est boni praeter fummam voluptatem, & eam fempiternam? quid ergo attinet gloriose loqui, nifi constanter loquare? in voluptate corporis (addam, si vis, animi, dum ea ipsa, ut vultis, sit quod & in corpore) fitum est vivere beate. Quid? istam voluptatem perpetuam quis potest praestare

r

n

praestare sapienti? nam quibus rebus efficiuntur voluptates, hae non sunt in potestate sapientis. non enim in ipsa sapientia positum est beatum este, sed in iis rebus, quas sapientia comparat ad voluptatem. totum autem id externum: &, quod externum, id in casu est. ita sit beatae vitae domina fortuna. quam Epicurus ait exiguam inter-

venire sapienti.

XXVIII. A G E, inquies: ifta parva funt. fapientem locupletat ipfa natura : cujus divitias Epicurus ipse parabiles esse docuit. Haec bene dicuntur: nec ego repugno: fed inter fefe ipfa pugnant. negat enim tenuissimo victu, id est, contemptissimis escis & potionibus, minorem voluptatem percipi, quam rebus exquifitiffimis ad epulandum. Huic ego, fi negaret quidquam interesse ad beate vivendum, quali uteretur victu, concederem : laudarem etiam : verum enim diceret: idque Socratem, qui voluptatem nullo loco numerat, audio dicentem, cibi condimentum esse famem: potionis sitim. sed, qui ad voluptatem omnia referens, vivit ut Gallonius, loquitur ut Frugi ille Pifo, non audio. nec enim eum, quod fentiat, dicere existimo. Naturales divitias dixit parabiles effe, quod parvo effet natura contenta, certe, nifi voluptatem tanti aestimaretis. Non minor, inquit, voluptas percipitur ex vilissimis rebus, quam ex pretiosissimis. Hoc est non mode cor non habere, sed ne palatum quidem. qui enim voluptatem ipfam contemnunt, iis licet dicere, le acipenserem menae non anteponere. cui vero in voluptate fummum bonum est, huic omnia sensu, non ratione sunt judicanda: eaque dicenda optima, quae funt fuaviffima.

Verum esto: consequatur summas voluptates, non modo parvo, fed per me nihilo, fi potest: sit voluptas non minor in nasturtio illo. quo vesci Persas esle solitos scribit Xenophon, quam in Syracufanis mensis, quae a Platone graviter vituperantur: fit, inquam, tam facilis, quam vultis, voluptatis comparatio: quid de dolore dicemus? cujus tanta tormenta funt, ut in his beata vita, fi modo dolor fummum malum eft. esse non possit. ipse enim Metrodorus, paene alter Epicurus, beatum esse describit his fere verbis : cum corpus bene constitutum sit, & sit exploratum, An id exploratum cuiquam potest ita futurum. effe, quo modo fese habiturum sit corpus non dico ad annum, fed ad vesperam? dolor igitur, id eft fummum malum, metuetur femper, etiam fi non aderit. jam enim adesse poterit. qui potest igitur habitare in beata vita fummi mali metus? Traditur, inquit, ab Epicuro ratio negligendi doloris. Jam ipsum absurdum, maximum malum negligi. sed quae tandem ista ratio est? Maximus dolor, inquit, brevis est. primum, quid tu dicis, breve? deinde dolorem quem maximum? quid enim? fummus dolor plures dies manere non potest? vide ne etiam menses. nisi forte eum dicis, qui fimulatque arripuit, interficit. quis istum dolorem timet? illum mallem levares, quo optimum atque humanissimum virum, Cn. Octavium, M. F. familiarem meum, confici vidi: nec vero femel, nec ad breve tempus, fed & faepe plane, & diu. quos ille, dii immortales! cum omnes artus ardere viderentur, cruciatus perferebat? nec tamen miser esle, quia summum id maium non erat: tantummodo laboriosus videbatur.

2 1

at miser, si in vitiosa, & slagitiosa vita afflueret vo-

luptatibus.

XXIX. Quo B autem magnum dolorem brevem, longinquum levem esse dicitis, id non intelligo, quale sit. video enim & magnos, & eosdem bene longinquos dolores: quorum alia toleratio est verior; qua uti vos non potestis, qui honestatem ipsam per se non amatis. Fortitudinis quaedam praecepta sunt, ac pene leges, quae esfaeminari virum vetant in dolore, quamobrem turpe putandum est, non dico dolere (nam id quidem est interdum necesse) sed saxum illud Lemnium clamore Philocetaeo sunestare:

Quod ejulatu, questo, gemitu, fremitibus Resonando multum, stebiles voces resert. Huic Epicurus comparet se, si potest: Cui viperino morsu venae viscerum Veneno imbutae taetros cruciatus cient.

Sit Epicurus Philocteta: fi gravis dolor, brevis. At jam decimum annum in spelunca jacet. Si longus, levis. dat enim intervalla, & relaxat. Primum non saepe: deinde quae est ista relaxatio, cum & praeteriti doloris memoria, recens est; & suturi, atque impendentis torquet timor? Moriatur, inquit. Fortasse id optimum, sed ubi illud, Plus semper voluptatis? si enim ita est; vide, ne facinus facias, cum mori suadeas. Potius ergo illa dicantur, turpe esse viro debilitari, dolore frangi, succumbere. nam ista vestra, Si gravis, brevis: si longus, levis, dictata sunt. virtutis, magnitudinis animi, patientiae, fortitudinis fomentis dolor mitigari solet.

XXX. AUDI

XXX. Au DI, ne longe abeam, moriens quid dicat Epicurus: & intellige, facta ejus cum dictis discrepare. Epicurus Hermacho S. Cum ageremus, inquit, vitae beatum, & eundem supremum diem, scribebamus haec. tanti autem morbi aderant vesicae & viscerum, ut nibil ad eorum magnitudinem possit accedere. Ecce miserum hominem, si dolor. fummum malum est. dici aliter non potest. fed audiamus ipfum : Compenfabatur tamen, inquit, cum his omnibus animi laetitia, quam capiebam memoria rationum, inventorumque nostrorum. sed tu. ut dignum est tua erga me, & erga philosophiam voluntate, ab adolescentulo suscepta, fac ut Metrodori tueare liberos. Non ego jam Epaminondae, non Leonidae mortem hujus morti antepono: quorum alter cum vicisset Lacedaemonios apud Mantineam, fimulque ipfe gravi vulnere exanimari fe videret; ut primum dispexit, quaesivit, salvusne esfet clypeus, cum falvum este flentes sui respondiffent : rogavit, effentne fusi hostes : cumque id quoque, ut cupiebat, audivisset, evelli jussit eam, qua erat transfixus, hastam. ita multo sanguine profuso, in lactitia, & in victoria est mortuus. Leonidas autem, rex Lacedaemoniorum, fe in Thermopylis, trecentosque eos, quos eduxerat Sparta, cum esset proposita aut suga turpis, aut gloriosa mors, opposuit hostibus. Praeclarae mortes funt imperatoriae. philosophi autem in fuis lectulis plerumque moriuntur. Refert tamen: quod fibi videtur esse morienti magna laus. pensabatur, inquit, cum summis doloribus laetitia. Audio equidem philosophi vocem, Epicure. sed, quid tibi dicendum fit, oblitus es. primum enim. si vera sunt ea, quorum recordatione te gaudere dicis, hoc est, si vera sunt tua scripta & inventa; gaudere gaudere non potes. nihil enim jam habes, quod ad corpus referas. est autem a te semper dictum, nec gaudere quemquam, nisi propter corpus: nec dolere. Praeteritis, inquit, gaudeo. Quibusnam praeteritis? si ad corpus pertinentibus, rationes tuas te video compensare cum istis doloribus, non memoriam corpore perceptarum voluptatum. si autem ad animum; falsum est; quod negas animi ullum esse gaudium, quod non referatur ad corpus. Cur deinde Metrodori liberos commendas? quid ex isto tuo egregio officio, & tanta side (sic

enim existimo ) ad corpus refers ?

XXXI. Huc, & illuc, Torquate, vos versetis licet: nihil in bac praeclara epistola scriptum ab Epicuro congruens, & conveniens decretis ejus reperietis. ita redarguitur ipfe a fefe, veneuntque scripta ejus probitate ipsius, ac moribus. nam ista commendatio puerorum, memoria, & caritas amicitiae, fummorum officiorum in extremo spiritu conservatio, indicat innatam esse homini probitatem gratuitam, non invitatam voluptatibus, nec praemiorum mercedibus evocatam. quod enim testimonium majus quaerimus, quae honesta & re-Cta fint, ipfa esse optabilia per sese, cum videamus tanta officia morientis? Sed, ut epistolam laudandam arbitror eam, quam modo totidem fere verbis interpretatus fum (quamquam ea cum fumma ejus philosophi nullo modo congruebat : ) fic ejusdem testamentum non solum a philosophi gravitate, sed etiam ab ipsius sententia judico discrepare. scripsit enim, & multis saepe verbis, & breviter, apteque, in eo libro, quem modo nominavi. mortem nibil ad nos pertinere, quod enim diffolutum fit, id effe fine fenfu: quod autem fine fenfie fit, id nihil omnino ad nos pertinere. hoc ipsum elegantius

n

S

n

1

legantius poni, meliusque potuit. nam quod ita pofitum est, Quod dissolutum fit, id esse fine fensu. id ejusmodi est, ut non satis plane dicat, quid sit Sed tamen intelligo, quid velit. dissolutum. quaero autem, quid fit, quod, cum diffolutione. id est, morte sensus omnis exstinguatur; & cum reliqui nihil fit omnino, quod pertineat ad nos: tam accurate, tamque diligenter caveat, & fanciat, ut Amynomachus, & Timocrates, heredes fui, de Hermachi sententia dent, quod satis sit ad diem agendum natalem suum quot annis, mense Gamelione : itemque omnibus mensibus, vicesimo die lunae, dent ad corum epulas, qui una secum philosophati fint, ut & fui, & Metrodori memoria colatur. Haec ego non possum dicere non esse hominis & belli, & humani; fapientis vero nullo modo, phyfici praefertim, quem se ille esse vult, putare ullum esse cujufquam diem natalem. Quid? verene potest esse dies faepius, qui semel fuit? certe non potest. an ejusdemmodi? ne id quidem, nisi cum multa annorum intercesserint millia, ut omnium siderum eodem, unde profecta fint, fiat ad unum tempus reversio: nullus est igitur cujusquam dies na-At habetur. Et ego id scilicet nesciebam. fed, ut fit, etiamne post mortem coletur: idque testamento cavebit is, qui vobis quasi oraculum ediderit, nihil ad nos pertinere post mortem? Haec non erant ejus, qui innumerabiles mundos, infinitafque regiones, quarum nulla effet ora, nulla extremitas, mente peragravisset. numquid tale Democritus? ut alios omittam, hunc appello, quem ille unum secutus est. Quod si dies notandus fuit, eumne potius, quo natus, an eum, quo sapiens factus est? Non potuit, inquies, fieri sapiens, nisi natus esset. & isto modo ne si avia quidem ejus nata non esset. Res tota, Torquate, non doctorum hominum, velle post mortem e-pulis celebrari memoriam sui nominis. quos quidem dies quemadmodum agatis, & in quantam hominum facetorum urbanitatem incurratis, non dico. Nihil opus est litibus. tantum dico, magis suisse vestrum agere Epicuri diem natalem, quam

illius testamento cavere, ut ageretur.

XXXII. S E D, ut ad propositum revertamur, ( de dolore enim cum diceremus, ad istam epistolam delati fumus) nunc totum illud concludi fic licet. Qui in fummo malo est, is tum cum in eo est, non est beatus. fapiens autem semper beatus est, & est aliquando in dolore. non est igitur fummum malum dolor. Jam illud quale tandem eft? Bona praeterita non effluere sapienti, mala meminisse non oportere. Primum in nostrane potestate est, quid meminerimus? Themistocles quidem, cum ei Simonides, aut quis alius artem memoriae polliceretur, oblivionis, inquit, mallem. nam memini etiam quae nolo, oblivisci non possum quae volo. Magno hic ingenio, sed res fe tamen sic habet, ut nimis imperiosi philofophi sit, vetare meminisse. vide, ne ista sint Manliana vestra, aut majora etiam, si imperes quod facere non possim. Quid, fi etiam jucunda memoria est praeteritorum malorum? ut proverbia nonnulla veriora fint, quam vestra dogmata. vulgo enim dicitur, Jucundi acti labores: nec male Euripides: concludam, fi potero, Latine: Graecum enim hunc versum nostis omnes:

Sed ad bona praeterita redeamus. quae si a vobis talia dicerentur, qualibus C. Marius uti poterat, ut expulsus, egens, in palude demersus, tropaeo-

rum

rum recordatione levaret dolorem fuum: audirem. & plane probarem. Nec enim abfolvi beata vita fapientis, nec ad exitum perduci poterit, fi prima quaeque bene ab eo confulta, atque facta, ipfius oblivione obruerentur. Sed vobis voluptatum perceptarum recordatio vitam beatam facit, & quidem corpore perceptarum. nam fi quae funt aliae, falfum est, omnes animi voluptates esle e corporis focietate. Corporis autem voluptas fi etiam praeterita delectat, non intelligo, cur Aristoteles Sardanapali epigramma tantopere derideat. in quo ille rex Affyriae glorietur, fe omnes fecum libidinum voluptates abstulisse, quod enim ne vivus quidem, inquit, diutius fentire poterat, quam dum fruebatur; quo modo id potuit mortuo permanere? Fluit igitur voluptas corporis, & prima quaeque avolat, faepiufque relinquet caufas poenitendi, quam recordandi; itaque beatior Africanus cum patria illo modo loquens,

Define Roma tuos hostes : ----

reliquaque praeclare;

Namque tibi monumenta mei peperère labores. Laboribus hic praeteritis gaudet: tu jubes voluptatibus, hic se ad ea revocat, e quibus nihil umquam retulerit ad corpus: tu totus haeres in cor-

pore.

XXXIII. I i. i. u d autem ipsum qui obtineri potest, quod dicitis, omnes animi & voluptates, & dolores, ad corporis voluptates & dolores pertinere? Nihilne te delectat umquam? video, quicum loquar. te igitur, Torquate, ipsum per se nihil delectat? omitto dignitatem, honestatem, speciem ipsam virtutum, de quibus ante dictum est: haec leviora ponam: poema, orationem, cum aut scribis, aut legis;

cum omnium factorum, cum regionum conquiri historiam; fignum, tabula, locus amoenus, ludi, venatio, villa Luculli, ( nam fi tuam dicerem, latebram haberes: ad corpus diceres pertinere) fed ea, quae dixi, ad corpufne refers? an est aliquid, quod te sua sponte delectet? Aut pertinacisfimus fueris, fi in eo perstiteris, ad corpus ea, quae dixi, referre: aut deserueris totam Epicuri voluptatem, si negaveris. Quod vero a te disputatum est, majores esse voluptates, & dolores animi, quam corporis; quia trium temporum particeps animus fit, corpore autem praesentia folum sentiantur? qui probari potest, ut is, qui propter me aliquid, plus, quam ego ipse, gaudeat? Animi voluptas oritur propter voluptatem corporis, & major est animi voluptas, quam corporis. ita fit, ut gratulator lactior fit, quam is, cui gratuletur. Sed, dum efficere vultis beatum sapientem, cum maximas animo voluptates percipiat, omnibusque partibus majores, quam corpore: quid occurrat, non videtis. animi enim quoque dolores percipiet omnibus partibus majores, quam corporis. ita miser sit aliquando necesse est is, quem vos beatum semper vultis effe. nec vero id, dum omnia ad voluptatem, doloremque referetis, efficietis umquam. Quare aliud aliquid, Torquate, hominis fummum bonum reperiendum eft. voluptatem bestiis concedamus: quibus vos de fummo bono testibus uti foletis. Quid, fi etiam bestiae multa faciunt, duce fua quaeque natura, partim indulgenter vel cum labore; ut in gignendo, in educando perfacile appareat, aliud quiddam iis propolitum, non voluptatem? partim curfu, & peregrinatione laetantur: congregatione aliae coetum quodam modo civitatis imitantur. Videmus in quodam volucrium

I

ti

C

ti

be

n

ill

tes

m

ter

lucrium genere nonnulla indicia pietatis, cognitionem, memoriam: in multis etiam desideria videmus. Ergo in bestiis erunt secreta a voluptate humanarum quaedam simulacra virtutum: in ipsis hominibus virtus, nisi voluptatis causa, nulla erit? & homini, qui ceteris animantibus plurimum praestat, praecipui a natura nihil datum esse dicemus?

XXXIV. No s vero, fi quidem in voluptate funt'omnia, longe, multumque superamur a bestiis: quibus ipfa terra fundit ex sese pastus varios, varieque abundantes nihil laborantibus: nobisautem aut vix, aut ne vix quidem, suppetunt multo labore quaerentibus. nec tamen ullo modo fummum pecudis bonum, & hominis, idem mihi videri potest. quid enim tanto opus est instrumento in optimis artibus comparandis, quid tanto concurfu honestissimorum studiorum, tanto virtutum comitatu, fi ea nullam ad aliam rem, nifi ad voluptatem conquiruntur? Ut, fi Xerxes, cum tantis classibus, tantisque equestribus, & pedestribus copiis, Hellesponto juncto, Athone perfosso, maria ambulavisset, terramque navigasset, si, cum tanto impetu in Graeciam venisset, causam ejus quis ex eo quaereret, tantarum copiarum, tantique belli, mel se auserre ex Hymetto voluisse diceret, certe fine causa videretur tanta conatus: sic nos fapientem, plurimis, & graviffimis artibus, atque virtutibus instructum, & ornatum, non, ut illum, maria pedibus peragrantem, classibus montes, fed omne caelum, totamque cum universo mari terram mente complexum, voluptatem petere si dicemus, mellis causa dicemus tanta molitum. Ad altiora quaedam, & magnificentiora, mihi crede, Torquate, nati fumus: nec id ex animi

nimi folum partibus, in quibus inest memoria rerum innumerabilium, vitae quidem infinita, inest conjectura consequentium, non multum a divinatione differens, inest moderator cupiditatis pudor, inest ad humanam societatem justitiae fida custodia: inest in perpetiendis laboribus adeundisque periculis firma, & stabilis doloris, mortisque contemptio. ergo haec in animis: tu autem etiam membra ipfa fensusque considera: qui tibi ut reliquae corporis partes, non comites folum virtutum, fed ministri etiam videbuntur. Quid, fi in ipso corpore multa voluptati proponenda funt, ut vires, valitudo, velocitas, pulcritudo? quid tandem in animis censes? in quibus doctiffimi illi veteres inesse quiddam caeleste & divinum putaverunt. quod fi effet in voluptate fummum bonum (ut dicitis,) optabile effet, in voluptate maxima, nullo intervallo interjecto, dies, noctesque versari, cum omnes sensus dulcedine omni quasi perfusi moverentur. Quis est autem dignus nomine hominis, qui unum diem totum velit esle in isto genere voluptatis? Cyrenaici quidem non recufant. vestri haec verecundius: illi fortasse constantius. Sed lustremus animo non has maximas artes, quibus qui carebant, inertes a majoribus nominabantur: fed quaero, num existimes non dico Homerum, Archilochum, Pindarum, sed Phidiam, Polycletum, Zeuxin, ad voluptates artes fuas direxisse? Ergo opifex plus fibi proponet ad formarum, quam civis excellens ad factorum pulcritudinem? quae autem est alia causa erroris tanti, tam longe, lateque diffusi, nisi quod is, qui voluptatem summum bonum esse decernit, non cum ea parte animi,

ti

n

in qua inest ratio, atque consilium, sed cum cupiditate, id est, cum animi levissima parte deliberat? Quaero enim de te: si sunt dii, ut vos etiam putatis, qui possunt esse beati, cum voluptates corpore percipere non possint? aut si sine eo genere voluptatis beati sunt, cur similem ani-

mi usum in sapiente esse nolitis?

XXXV. L E G E laudationes, Torquate, non corum, qui funt ab Homero laudati, non Cyri, non Agefilai, non Aristidis, non Themistoclis, non Philippi, non Alexandri: lege nostrorum hominum, lege vestrae familiae: neminem videbis ita laudatum, ut artifex callidus comparandarum voluptatum diceretur. non elogia monumentorum id fignificant, velut hoc ad portam? UNO ORE CUI PLURIMAE CONSEN-TIUNT GENTES, POPULI PRIMA-RIUM FUISSE VIRUM. Idne confensisse de Calatino plurimas gentes arbitramur, primarium populi fuisse, quod praestantissimus fuisset in conficiendis voluptatibus? Ergo in iis adolescentibus bonam spem esle dicemus, & magnam indolem, quos fuis commodis infervituros, & quidquid ipfis expediat, facturos arbitramur? nonne videmus, quanta perturbatio rerum omnium confequatur? quanta confusio? tollitur beneficium: tollitur gratia: quae funt vincula concordiae. nec enim, fi tuam ob caufam cuiquam commodes, beneficium illud habendum est, sed foeneratio: nec gratia deberi videtur ei, qui fuam ob causam commodaverit. Maximas vero virtutes jacere omnes necesse est, voluptate dominante. Sunt etiam turpitudines plurimae, quae. nifi honestas natura plurimum valeat, cur non cadant in sapientem, non est facile desendere-Ac, ne plura complectar (funt enim innumerabilia) bene laudata virtus voluptatis aditus intercludat necesse est. quod jam a me exspectare noli. tute introspice in mentem tuam ipse: eamque omni cogitatione pertractans, percunctare ipse te, perpetuisne malis voluptatibus perfruens, in ea, quam saepe usurpabas, tranquillitate degere omnem aetatem fine dolore, assumpto etiam illo, quod vos quidem adjungere soletis, sed fieri non potest, fine doloris metu: an, cum de omnibus gentibus optime merere, cum opem indigentibus, falutemque ferres, vel Herculis perpeti aerumnas. fic enim majores nostri labores non fugiendos, tristissimo tamen verbo aerumnas etiam in deo nominaverunt. Exigerem ex te. cogeremque, ut responderes, nisi vererer, ne Herculem ipsum ea, quae pro salute gentium fummo labore gessisset, voluptatis causa gessisse Quae cum dixissem, Habeo, inquit Torquatus, ad quos ista referam: &, quamquam aliquid ipse poteram, tamen invenire malo paratiores familiares nostros. Credo Syronem dicis, & Philodemum, cum optimos viros, tum doctiffimos homines. Recte, inquit, intelligis. Age fane, inquam. fed erat aequius, Triarium aliquid de nostra dissensione judicare. Immo, inquit arridens, iniquum, hac quidem de re. tu enim ista lenius: hie Stoicorum more nos vexat. Tum Triarius, Posthac quidem, inquit, audacius. nam haec ipsa mihi erunt in promptu, quae modo audivi; nec ante aggrediar, quam te ab iftis, quos dicis, instructum videro. Quae cum essent dicta, finem fecimus & ambulandi, & disputandi.

M. Tul-



M. TULLII CICERONIS

DE FINIBUS

## Bonorum & Malorum

A D

## BRUTUM

LIBER TERTIUS.

I. OLUPTATE Mequidem, Brute, fi ipfa pro fe loquatur, nectam pertinaces habeat patronos, concessurum arbitror, convictam superiore libro, dignitati. etenim fit impudens, fi virtuti diutius re-

pugnet, aut si honestis jucunda anteponat, aut pluris esse contendat dulcedinem corporis titil-F 4 lantem lantem, ex eave natam lactitiam, quam gravitatem animi, atque constantiam. quare illam quidem dimittamus, & suis se finibus petere jubeamus, ne blanditiis ejus, illecebrifque impediatur disputandi Quaerendum est enim, ubi sit illud fummum bonum, quod reperire volumus, quoniam & voluptas ab eo remota est, & eadem fere contra eos dici pollunt, qui vacuitatem doloris finem bonorum este voluerunt. Nec vero ita ullum probetur fummum bonum, ut virtute careat : qua nihil potest esse praestantius. Itaque quamquam in eo fermone, qui cum Torquato est habitus, non remissi fuimus: tamen haec acrior est cum Stoicis parata contentio, quae enim de voluptate dicuntur, ea nec acutissime, nec abscondite disseruntur. neque enim qui defendunt eam, versuti in disserendo sunt, nec qui contra dicunt, causam difficilem repellunt. Ipse etiam dicit Epicurus, ne argumentandum quidem esse de voluptate, quod fit positum ejus judicium in fensibus, ut commoneri nos satis sit, nihil attineat doceri, quare illa nobis fimplex fuit in utramque partem disputatio. nec enim in Torquati fermone quidquam implicatum, aut tortuofum fuit; nostraque, ut mihi videtur, dilucida oratio. Stoicorum autem non ignoras quam fit subtile, vel spinosum potius, disserendi genus: idque cum Graecis, tum magis nobis, quibus etiam verba parienda funt, imponendaque nova novis rebus nomina, quod quidem nemo mediocriter doctus mirabitur, cogitans, in omni arte, cujus ufus vulgaris communisque non sit, multam novitatem nominum esse, cum constituantur earum rerum vocabula, quae in quaque arte versentur. Itaque & dialectici, & physici verbis utuntur iis, quae ipli psi Graeciae nota sunt. geometrae vero, musici, grammatici, etiam more quodam loquuntur suo. item ipsae rhetorum artes, quae sunt totae forenfes, atque populares, verbis tantum in docendo

quasi privatis utuntur, ac suis.

II. ATQUE, ut omittam has artes elegantes, & ingenuas, ne opifices quidem tueri sua artificia possent, nisi vocabulis uterentur nobis incognitis, ufitatis fibi. Quin etiam agricultura, quae abhorret ab omni politiore elegantia, tamen eas res, in quibus verfatur, nominibus notavit novis. quo magis hoc philosopho faciendum est. ars est enim philosophia vitae: de qua disserens arripere verba de foro non potest. Quamquam ex omnibus philosophis Stoici plurima novaverunt. Zeno quoque eorum princeps, non tam rerum inventor fuit, quam novorum verborum. Quod fi in ea lingua, quam plerique uberiorem putant, concessum a Graecia est, ut doctissimi homines de rebus non pervagatis, inufitatis verbis uterentur: quanto id nobis magis est concedendum, qui ea nunc primum audemus attingere? Etsi, quod faepe diximus, & quidem cum aliqua querela non Graecorum modo, sed etiam eorum, qui se Graecos magis, quam nostros haberi volunt, nos non modo non vinci a Graecis verborum copia, fed elle in ea etiam superiores: elaborandum est. ut hoc non in nostris folum artibus, sed etiam in illorum ipforum confequamur, quam ea verba, quibus ex instituto veterum utimur pro Latinis, ut ipsa philosophia, ut rhetorica, dialectica, grammatica, geometria, mufica. quamquam Latine ea dici poterant, tamen, quoniam usu praecepta funt, nostra ducamus. Atque haec quidem de rerum nominibus. De ipsis rebus autem laepenumero

faepenumero, Brute, vereor, ne reprehendar, cum haec ad te scribam, qui cum in philosophia, tum in optimo genere philosophiae tantum processeris. quod si facerem, quasi te erudiens, jure reprehenderer. fed ab eo plurimum absum: neque, ut ea cognoscas, quae tibi notissima funt, ad te mitto, sed quia facillime in nomine tuo acquiesco, & quia te habeo aequissimum eorum studiorum, quae mihi communia tecum sunt, existimatorem, & judicem. Attendes igitur, ut foles, diligenter, eamque controversiam dijudicabis, quae mihi fuit cum avunculo tuo, divino, ac fingulari viro. Nam, in Tusculano cum essem. vellemque e bibliotheca pueri Luculli quibusdam libris uti, veni in ejus villam, ut cos ipse ( ut solebam ) inde promerem. quo cum venissem, M. Catonem, quem ibi esse nescieram, vidi in bibliotheca fedentem, multis circumfufum Stoicorum libris. erat enim, ut scis, in eo inexhausta aviditas legendi, nec fatiari poterat: quippe qui ne reprehensionem quidem vulgi inanem reformidans, in ipfa curia foleret legere faepe, dum fenatus cogeretur, nihil operae reipublicae detrahens, quo magis tum in fummo otio, maximaque copia quafi heluari libris, fi hoc verbo in tam clara re utendum est, videbatur. Quod cum accidiffet, ut alter alterum nec-opinato videremus. furrexit statim. deinde prima illa, quae in congreffu folemus: Quid tu, inquit, huc? a villa enim, credo: &, si ibi te esse scissem, ad te ipse venissem. Heri, inquam, ludis commissis, ex urbe protectus veni ad vesperam. causa autem fuit huc veniendi, ut quosdam hinc libros promerem: & quidem, Cato, totam hanc copiam jam Lucullo nostro notam esse oportebit. nam

nam his libris eum malo, quam reliquo ornatu villae delectari. est enim mihi magnae curae: quamquam hoc quidem proprium tuum munus est, ut ita erudiatur, ut & patri, & Caepioni nostro, & tibi tam propinquo respondeat. Laboro autem non fine causa. nam & avi ejus memoria moveor (nec enimignoras, quanti fecerim Caepionem: qui, ut opinio mea fert, in principibus jam esset, si viveret ) & Lucullus mihi verfatur ante oculos, vir cum omnibus excellens, tum mecum & amicitia, & omni voluntate, fententiaque conjunctus. Praeclare, inquit, facis, cum & eorum memoriam tenes, quorum uterque tibi testamento liberos suos commendavit, & puerum diligis. Quod autem meum munus dicis, non equidem recufo: fed te adjungo focium. addo etiam illud, multa jam mihi dare figna puerum & pudoris, & ingenii. fed aetatem vides. Video equidem, inquam: fed tamen jam infici debet iis artibus, quas fi, dum est tener, combiberit, ad majora veniet paratior. Sic, & quidem diligentius, faepiusque ista loquemur inter nos, agemusque communiter. sed resideamus, inquit, fi placet. itaque fecimus.

III. T u m ille: Tu autem, cum ipse tantum librorum habeas, quos hic tandem requiris? Commentarios quosdam, inquam, Aristotelios, quos hic sciebam esle, veni ut auserrem, quos legerem, dum essem otiosus: quod quidem nobis (ut scis) non saepe contingit. Quam vellem, inquit, te ad Stoicos inclinavisses! erat enim, si cujusquam, certe tuum, nihil praeter virtutem in bonis ducere. Vide, ne magis, inquam, tuum fuerit, cum re idem tibi, quod mihi videretur, non nova te rebus nomina imponere. ratio enim

nostra

nostra consentit, oratio pugnat. Minime vero. inquit ille, consentit. quidquid enim praeter id, quod honestum fit, expetendum esse dixeris, in bonisque numeraveris: & honestum ipsum, quasi virtutis lumen, exstinxeris, & virtutem penitus Dicuntur ista, Cato, magnifice, ineverteris. quam: fed videfne verborum gloriam tibi cum Pyrrhone, & Aristone, qui omnia exacquent, esse communem? de quibus, cupio scire, quid sentias. Ergone quaeris, inquit, scire, quid sentiam? quos bonos viros, fortes, justos, moderatos aut audivimus in republica fuifle, aut ipfi vidimus; qui fine ulla doctrina naturam ipfam fecuti, multa laudabilia fecerunt; eos melius a natura institutos fuisse, quam institui potuissent a philosophia, fi ullam aliam probavissent, praeter eam, quae nihil aliud in bonis habet, nifi honeflum: nihil, nifi turpe, in malis: ceterae philofophorum disciplinae, omnino alia magis alia; fed tamen omnes, quae rem ullam virtutis expertem aut in bonis, aut in malis numerent, eas non modo nihil adjuvare arbitror, neque affirmare, quo meliores fimus, fed ipfam depravare naturam. nam fi hoc non obtineatur, id folum bonum effe, quod honestum sit: nullo modo probari possit, beatam vitam virtute effici. quod fi ita fit; cur opera philosophiae fit danda, nescio. fi enim sapiens aliquis miser esse possit, nae ego istam gloriofam, memorabilemque virtutem non magno aestimandam putem.

IV. QUAE adhuc, Cato, a te dicta funt, eadem, inquam, dicere posses, si sequerere Pyrrhonem, aut Aristonem. nec enim ignoras, his istud honestum, non summum modo, sed etiam (ut tu vis) solum bonum videri. quod si ita est,

fequitur

fequitur id ipsum, quod te velle video, omnes femper beatos esfe sapientes. hosne igitur laudas. & hanc eorum fententiam fequi nos cenfes oportere? Minime vero istorum quidem, inquit. cum enim virtutis hoc proprium fit, earum rerum, quae fecundum naturam fint, habere delectum: qui omnia fic exaequaverunt, ut in utramque partem ita paria redderent, uti nulla felectione uterentur ejus, virtutem ipsam sustulerunt. Istud quidem, inquam, optime dicis: fed quaero, nonne tibi faciendum idem fit, nihil dicenti bonum, quod non rectum honestumque sit, reliquarum rerum discrimen omne tollenti? Si quidem, inquit, tollerem: fed relinquo. Quonam modo, inquam, fi una virtus, unum istud, quod honestum appellas, rectum, laudabile, decorum (erit enim notius quale fit, pluribus notatum vocabulis idem declarantibus) id ergo, inquam, fi folum est bonum, quid habebis praeterea, quod sequare? aut, fi nihil malum, nifi quod turpe, inhonestum, indecorum, pravum, flagitiosum, foedum, ut hoc quoque pluribus nominibus infigne faciamus: quid praeterea dices esse fugiendum? Non ignoranti, inquit, tibi, quid fim dicturus, fed aliquid, ut ego fuspicor, ex mea brevi responsione arripere cupienti, non respondebo ad fingula: explicabo potius, quoniam otiofi fumus, nisi alienum putas, totam Zenonis, Stoicorumque sententiam. Minime id quidem, inquam, alienum: multumque ad ea, quae quaerimus, explicatio tua ista profecerit. Experiamur igitur, inquit, etfi habet haec Stoicorum ratio difficilius quiddam & obfcurius. nam cum in Graeco fermone haec ipfa quondam rerum nomina novarum nova videbantur, quae nunc confuetudo.

fuetudo diuturna trivit: quid censes in Latino fore? Facillimum id quidem est, inquam. fi enim Zenoni licuit, cum rem aliquam invenisset inufitatam, inauditum quoque ei rei nomen imponere, cur non liceat Catoni? nec tamen exprimi verbum e verbo necesse erit, ut interpretes indiferti folent, cum fit verbum, quod idem declaret, magis ufitatum. equidem foleo etiam, quod uno Graeci, fi aliter non possum, idem pluribus verbis exponere: & tamen puto concedi nobis oportere, ut Graeco verbo utamur, fi quando minus occurret Latinum, ne hoc ephippiis, & acratophoris potius, quam proegmenis, & apoproegmenis concedatur. quamquam haec quidem praepofita recte, & rejecta dicere licebit. Bene facis, inquit, quod me adjuvas: & istis quidem, quae modi dixisti, utar potius Latinis. in ceteris fubvenies, fi me haerentem videbis. Sedulo, inquam, faciam. Sed fortuna fortes. quare conare, quaeso. quid enim hoc possumus agere divinius ?

q

ill

m

at

re

m

P

q

de

ar

qu

qu

qu

au

Ce

tr

po

ra

qu

ta

ut

Vi

ta

na

po

V. PLACET his, inquit, quorum ratio mihi probatur, fimulatque natum fit animal (hinc
enim est ordiendum) ipsum sibi conciliari, &
commendari ad se conservandum, & ad suum
statum, & ad ea, quae conservantia sunt ejus status, diligenda: alienari autem ab interitu, iisque
rebus, quae interitum videantur afferre. id ita
esse sic probant, quod ante quam voluptas, aut dolor attigerit, salutaria appetant parvi, aspernenturque contraria. quod non sieret, niss statum
suum diligerent, interitum timerent. sieri autem
non posse, ut appeterent aliquid, niss sensum
haberent sui, eoque se, & sua diligerent. ex quo
intelligi debet, principium ductum esse, a se dili-

In principiis autem naturalibus diligendi fui plerique Stoici non putant voluptatem effe ponendam. quibus ego vehementer affentior : ne. fi voluptatem natura posuisse in iis rebus videatur. quae primae appetuntur, multa turpia sequantur. fatis esse autem argumenti videtur, quamobrem illa, quae natura prima funt afcita, natura diligamus; quod est nemo, quin, cum utrumvis liceat, aptas malit, & integras omnes partes corporis, quam eodem usu imminutas, aut detortas habere. rerum autem cognitiones: vel, fi haec verba aut minus placent, aut minus intelliguntur, zara-Anders appellemus licet: eas igitur ipfas propter se asciscendas arbitramur, quod habeant quiddam in se quasi complexum & continens veritatem. id autem in parvis intelligi potest; quos delectari videamus, etiam si eorum nihil intersit, fi quid ratione per se ipsi invenerunt. am ipsas propter se assumendas putamus; cum quia fit in his aliquid dignum affumptione, tum quod constent ex cognitionibus, & contineant quiddam in se ratione constitutum, & via. a falfa autem assensione magis nos alienatos esse, quam a ceteris rebus, quae funt contra naturam, arbitrantur. Jam membrorum, id eft, partium corporis alia videntur propter corum usum a natura esse donata, ut manus, crura, pedes, ut ea, quae funt intus in corpore, quorum utilitas quanta fit, a medicis etiam disputatur: alia autem nullam ob utilitatem, quafi ad quendam ornatum, ut cauda pavoni, plumae verficolores columbis, viris mammae arque barba. Haec dicuntur fortasse jejunius: sunt enim quasi prima elementa naturae; quibus ubertas orationis adhiberi vix potest, nec equidem eam cogito consectari: verumtamen rumtamen cum de rebus grandioribus dicas, ipfae res verba rapiunt. ita fit cum gravior, tum etiam splendidior oratio. Est ut dicis, inquam.
fed tamen omne, quod de re bona dilucide dicitur, mihi praeclare dici videtur. istiusmodi autem
res dicere ornate velle, puerile est: plane autem, &
perspicue expedire posse, docti, & intelligentis
viri.

VI. PROGREDIAMUR igitur, quoniam, inquit, ab his principiis naturae discessimus: quibus congruere debent, quae sequuntur. sequitur autem prima divisio haec. Aestimabile esse dicitur: fic enim, ut opinor, appellamus id, quod aut ipfum fecundum naturam fit, aut tale quid efficiat, ut selectione dignum propterea sit, quod aliquod pondus habeat dignum aestimatione: quam ille agiar vocat: contraque inaestimabile, quod fit superiori contrarium. initiis igitur ita constitutis, ut ea, quae secundum naturam sunt, ipsa propter se sumenda sint, contrariaque item rejicienda; primum est officium (id enim appello Rabinor) ut se conservet in naturae statu: deinceps ut ea teneat, quae fecundum naturam fint, pellatque contraria: quae, inventa felectione, & item rejectione, sequuntur: deinceps cum officio felectio. deinde ea perpetua, tum ad extremum constans consentaneaque naturae : in qua primum inesse incipit, & intelligi, quid sit, quod vere bonum possit dici. Prima est enim conciliatio hominis ad ea, quae funt fecundum naturam. fimul autem cepit intelligentiam, vel notionem potius, quam appellant Errosar illi, viditque rerum agendarum ordinem, &, ut ita dicam, concordiam: multo eum pluris aestimavit, quam omnia illa, quae primum dilexerat, atque ita cognitione.

iaepe

cognitione, & ratione collegit, ut statuerit, in eo collocatum fummum illud hominis per fe laudandum, & expetendum bonum, quod cum pofitum fit in eo, quod cuono sias Stoici, nos appellemus convenientiam, in placet: cum igitur in eo fit id bonum, quo referenda funt omnia honeste facta, ipsumque honestum, quod in bonis ducitur, quamquam post oritur, tamen id solum, vi sua & dignitate expetendum est: corum autem, quae funt prima naturae, propter se nihil expetendum. Cum vero illa, quae officia esse dixi, proficiscantur ab initiis naturae; ea ad haec referri necesse est: ut recte dici possit, omnia officia eo refetri, ut adipifcamur principia naturae: nec tamen ut hoc fit bonorum ultimum, propterea quod non inest in primis naturae conciliationibus honesta actio. consequens enim est, & post oritur, ut dixi. est tamen ea secundum naturam, multoque nos ad fe expetendam magis hortatur, quam superiora omnia, sed ex hoc primum error tollendus est, nequis sequi existimet, ut duo sint ultima bonorum. Ut enim, ficui fit propofitum, collineare hastam aliquo, aut fagittam, ficut nos ultimum in bonis diximus; fic illi facere omnia, quae possit, ut collineet: huic in ejus similitudine omnia fint facienda, ut collineet; & tamen ut omnia faciat, quo propositum asseguatur: sed hoc, quasi ultimum, quale nos fummum in vita bonum dicimus: illud autem, ut feriat, quafi feligendum, non expetendum.

VII. Cum autem omnia officia a principiis naturae proficiscantur, ab iisdem necesse est proficisci ipsam sapientiam. Sed quemadmodum

faepe fit, ut is, qui commendatus fit alicui, pluris eum faciat, cui commendatus fit, quam illum, a quo; sic minime mirum est, primo nos fapientiae commendari ab initiis naturae, post autem ipsam sapientiam nobis cariorem fieri, quam illa fint, a quibus ad hanc venerimus, atque ut membra nobis ita data funt, ut ad quandam rationem vivendi data esse appareant : sic appetitio animi, quae ¿puì Graece vocatur, non ad quodvis genus vitae, fed ad quandam formam vivendi videtur data: itemque & ratio, & perfecta ratio. Ut enim histrioni actio, faltatori motus, non quivis, fed certus quidam est datus: fic vita agenda est certo genere quodam, non quolibet: quod genus conveniens, confentaneumque dicimus. nec enim, gubernationi, aut medicinae fimilem fapientiam esse arbitramur, sed actioni illi potius, quam modo dixi, & faltationi, ut in ipfa arte infit, non foris petatur extremum, id est, artis effectio. & tamen est etiam alia cum his ipsis artibus sapientiae dislimilitudo; propterea quod in illis, quae recte facta funt, non continentur tamen omnes partes, e quibus constant. quae autem nos aut recta, aut recte facta dicamus, fi placet, illi autem -appellant xaroodo uara, omnes numeros virtutis continent. fola enim fapientia in fe tota conversa est: quod idem in ceteris artibus non fit. Inscite autem medicinae, & gubernationis ultimum cum ultimo fapientiae comparatur. fapientia enim & animi magnitudinem complectitur, & justitiam, & ut ominia, quae homini accidant. infra se esse judicet: quod idem in ceteris artibus Tenere autem virtutes eas inon contingit. pfas, quarum modo mentionem feci, nemo poterit, nisi statuerit, nihil esle, quod intersit, aut differat

Videamus nunc, quam fint praeclare illa iis, quae jam posui, consequentia. Cum enim hoc sit extremum (sentis enim, credo, me jam diu, quod rixos Graecus dicat, id dicere tum extremum, tum ultimum, tum summum: licebit etiam finem pro extremo, aut ultimo dicere) cum ergo hoc sit extremum, congruenter naturae convenienterque vivere, necessario sequitur, omnes sapientes semper feliciter, absolute, fortunate vivere, nulla re impediri, nulla prohiberi, nulla egere. Quod autem continet non magis eam disciplinam, de qua loquor, quam vitam, fortunasque nostras, id est, ut, quod honestum sit,

id folum bonum judicemus.

VIII. Potest id quidem fuse, & copiose. & omnibus electiffimis verbis, graviffimisque sententiis rhetorice & augeri, & ornari: fed confectaria me Stoicorum, brevia, & acuta delectant. Concluduntur igitur eorum argumenta fic: Quod est bonum, omne laudabile est. quod autem laudabile est, omne honestum est. bonum igitur quod est, honestum est. Satisne hoc conclusum videtur? Certe. quod enim efficiebatur ex his duobus, quae erant fumpta, in eo vides effe conclusum. duorum autem, e quibus effecta conclufio est, contra superius dici solet, non omne bonum esse laudabile. nam quod laudabile sit, ho-Illud autem perabfurnestum esle conceditur. dum, Bonum esse aliquid, quod non expetendum fit: aut expetendum, quod non placens: aut, fi id, non etiam diligendum. ergo & probandum. ita etiam laudabile. id autem honestum. ita fit, ut, guod bonum sit, id etiam honestum sit. Deinde quaero, quis aut de misera vita possit gloriari, aut non de beata? de sola igitur beata. ex quo efficitur. G 2

efficitur, gloriatione, ut ita dicam, dignam effe beatam vitam: quod non possit quidem nisi honestae vitae jure contingere, ita fit, ut honesta vita, beata vita fit. & quoniam is, cui contingit, ut jure laudetur, habet infigne quiddam ad decus, & ad gloriam, ut ob ea, quae tanta fint, beatus dici jure possit : idem de vita talis viri rectissime dicitur. ita, li beata vita honestate cernitur: quod honestum est, id bonum folum habendum est. Quod vero negari nullo modo possit, quem umquam stabili, & firmo, & magno animo, quem fortem virum dicimus, effici posse, nisi constitutum fit, non esse malum dolorem? Ut enim qui mortem in malis ponit, non potest eam non timere: fic nemo ulla in re potest id, quod malum esse decernit, non curare, idque contemnere: quo posito, & omnium assensu approbato, illud assumitur, eum, qui magno sit animo, atque forti, omnia, quae cadere in hominem possint, despicere, & pro nihilo putare. quae cum ita sint, effectum est, nihil esse malum, quod turpe non Atque ifte vir altus, & excellens, magno animo, vere fortis, infra fe omnia humana ducens, is inquam, quem efficere volumus, quem quaerimus certe, & confidere fibi debet, & fuae vitae & actae, & consequenti: & bene de se judicare, flatuens nihil mali posse incidere sapienti. ex quo intelligitur idem illud, folum bonum esse, quod honestum sit; idque esse beate vivere, honeste, id est, cum virtute vivere.

IX. N E c vero ignoro varias philosophorum fuisse sententias, eorum dico, qui summum bonum, quod ultimum appello, in animo ponerent. quas quamquam vitiose quidam secuti sunt, tamen non modo his tribus, qui virtutem a summo

bone

bono fegregaverunt, cum aut voluptatem, aut vacuitatem doloris, aut prima naturae in fummis bonis ponerent, sed etiam alteris tribus, qui mancam fore putaverunt, fine aliqua accessione. virtutem, ob eamque rem trium earum rerum, quas fupra dixi, fingulis fingulas addiderunt: his tamen omnibus eos antepono, cuicuimodi funt. qui fummum bonum in animo, atque in virtute posuerunt. Sed sunt tamen perabsurdi & ii. qui, cum scientia vivere, ultimum bonorum, & qui nullam rerum differentiam esle dixerunt, atque ita sapientem beatum fore, nihil aliud alii momento ullo anteponentem: ut quidam Academici constituisse dicuntur, extremum bonorum, & fummum munus esse sapientis, obsistere visis, affenfusque suos firme sustinere. His singulis copiose responderi solet. sed quae perspicua sunt. longa esle non debent. Quid autem apertius, quam fi felectio nulla fit ab iis rebus, quae contra naturam fint, earum rerum quae fint fecundum naturam, tollatur emnis ea, quae quaeratur, laudeturque prudentia? Circumscriptis igitur iis sententiis, quas posui, & iis, quae fimiles earum funt, relinquitur, ut fummum bonum fit, vivere, scientiam adhibentem earum rerum, quae natura eveniant, seligentem, quae secundum naturam, &, fi quae etiam contra naturam funt, rejicientem. id est convenienter, congruenterque naturae vivere. Sed in ceteris artibus cum dicitur artificiose, posterum quodam modo, & consequens putandum est: quod illi impyevunuatendo appellant. quod autem in quo sapienter dicimus, id adprimo rectissime dicitur. quidquid enim a sapiente proficiscitur, id continuo debet expletum esse omnibus fuis partibus. in co enim positum est id, quod dicimus effe expetendum. nam ut peccatum est, patriam prodere, parentes violare, fana depeculari, quae funt in effectu: sic timere, sic maerere, fic in libidine effe, peccatum eft, etiam fine effectu. verum ut haec non in posteris, & in confequentibus, fed in primis continuo peccata funt : fic ea, quae proficiscuntur a virtute, sufceptione prima, non perfectione, recta funt 'iu-

r

a

a

CI

ti

fo

ni

ef

ni

de

lit

Or

ill

qu

qu

dicanda.

X. Bonum autem, quod in hoc fermone toties usurpatum est, id etiam definitione explicetur. fed eorum definitiones paullum oppido inter fe differunt, & tamen eodem spectant. Ego affentior Diogeni, qui bonum definierit, id, quod effet natura absolutum. id autem sequens, illud etiam quod prodesset ( apianus enim sic appellemus) motum, aut statum ette dixit, e natura abfoluta. Cumque rerum notiones in animis fiant. fi aut usu aliquid cognitum sit, aut conjunctione, aut fimilitudine, aut collatione rationis; hoc quarto, quod extremum posui bonum, notitia facta est. cum enim ab iis rebus, quae sunt secundum naturam, adscendit animus collatione rationis, tum ad notionem boni pervenit, autem ipfum bonum, non accessione, neque crescendo, aut cum ceteris comparando, sed propria vi sua & sentimus, & appellamus bonum. Ut enim mel, etsi dulcissimum est, suo tamen proprio genere faporis, non comparatione cum aliis, dulce esse sentitur: sic bonum hoc, de quo agimus, est illud quidem plurimi aestimandum, sed ea aestimatio genere valet, non magnitudine. nam cum aestimatio, quae ¿¿ic dicitur, neque in bonis numerata fit, neque rursus in malis: quantumcumque eo addideris, in fuo genere manebit. alia est igitur propria aestimatio virtutis; quae

quae genere, non crescendo, valet. Nec vero perturbationes animorum, quae vitam infipientium miseram, acerbamque reddunt: quas Graeci rad n appellant (poteram ego verbum ipfum interpretans, morbos appellare: fed non conveniret ad omnia: quis enim misericordiam, aut ipfam iracundiam, morbum folet dicere? at illi dicunt walos. fit igitur perturbatio, quae nomine ipio vitiofa declarari videtur: ) nec hae perturbationes vi aliqua naturali moventur: omnesque hae sunt genere quattuor, partibus plures, aegritudo, formido, libido, quamque Stoici communi nomine corporis, & animi, indoviv appellant, ego malo laetitiam appellare, quafi gettientis animi elationem voluptariam. perturbationes autem nulla naturae vi commoventur: omniaque ea, funt opiniones, ac judicia levitatis. itaque his fapiens femper vacabit.

XI. OMNE autem, quod honestum sit, id esse propter se expetendum, commune nobis est cum multorum aliorum philosophorum sententiis. praeter enim tres disciplinas, quae virtutem a fummo bono excludunt, ceteris omnibus philofophis haec est tuenda sententia, maxime tamen his Stoicis, qui nihil aliud in bonorum numero, nisi honestum, esse voluerunt. Sed haec quidem est perfacilis, & perexpedita defensio. Quis est enim, aut quis umquam fuit aut avaritia tam ardenti, aut tam effrenatis cupiditatibus, ut eandem illam rem, quam adipisci scelere quovis velit, non multis partibus malit ad fefe, etiam omni impunitate propofita, fine facinore, quam illo modo pervenire? Quam vero utilitatem, aut quem fructum petentes, scire cupimus, illa, quae occulta nobis funt, quo moveantur, quibuf-

G 4 que

que de causis ea versentur in caelo? quis autem tam agrestibus institutis vivit, aut quis contra studia naturae tam vehementer obduravit, ut a rebus cognitu dignis abhorreat, eafque fine voluptate. aututilitate aliqua non requirat, & pro nihilo putet? aut quis est, qui majorum, aut Africanorum, aut ejus, quem tu in ore femper habes, proavi mei, ceterorumque virorum fortium, atque omni virtute praestantium, facta, dicta, confilia cognoscens, nulla animo afficiatur voluptate? Quis autem honesta in familia institutus, & educatus ingenue, non ipfa turpitudine, etiam fi eum laesura non sit, offenditur? quis animo aequo videt eum, quem impure, ac flagitiose putet vivere? quis non odit fordidos, vanos, leves, futiles? Quid autem dici poterit, si turpitudinem non ipsam per se fugiendam esse statuemus, quo minus homines tenebras, & folitudinem nacti, nullo dedecore se abstineant, nisi eos per se foeditate sua turpitudo ipsa deterreat? Innumerabilia dici possunt in hanc sententiam: sed non necesse est. nihil est enim, de quo minus dubitari possit, quam & honesta, expetenda per se, & eodem modo turpia, per se esse sugienda. Constituto autem illo, de quo ante diximus, quod honestum sit, id esse solum bonum: intelligi necesse est, pluris id, quod honestum fit, aestimandum esse, quam illa media, quae ex eo comparentur. Stultitiam autem, & temeritatem, & injustitiam, & intemperantiam cum dicimus esse fugienda propter eas res, quae ex ipfis eveniant, non ita dicimus, ut cum illo, quod positum est, solum id esse malum, quod turpe fit, haec pugnare videatur oratio: propterea quod ea non ad corporis incommodum referuntur, sed ad turpes actiones, quae oriuntur e vitiis.

vitiis. quas enim Graeci nania; appellant, vi-

tia malo, quam malitias nominare.

XII. N'A E tu, inquam, Cato, verbis illustribus, & id, quod vis, declarantibus. Itaque mihi videris Latine docere philosophiam, & ei quafi civitatem dare: quae quidem adhuc peregrinari Romae videbatur, nec offerre sese nostris sermonibus: & ista maxime propter limatam quandam & rerum, & verborum tenuitatem. fcio enim esse quosdam, qui quavis lingua philosophari possint, nullis tamen partitionibus, nullis definitionibus utuntur; ipfique dicunt, ea fe modo probare, quibus natura tacita affentiatur. Itaque in rebus minime obscuris non multus est apud eos disserendi labor. Quare attendo te studiose, &, quaecumque rebus iis, de quibus hic fermo est, nomina imponis, memoriae mando. mihi enim erit iisdem istis fortasse jam utendum. Virtutibus igitur rectiffime mihi videris, & ad consuetudinem nostrae orationis, vitia posuisse contraria. quod enim vituperabile est per se ipfum, id eo ipfo vitium nominatum puto, vel etiam a vitio dictum vituperari. fin sexiev malitiam dixisses, ad aliud nos unum certum vitium confuetudo Latina traduceret. nunc omni virtuti vitium contrario nomine opponitur. Tum ille: His igitur ita politis, inquit, sequitur magna contentio: quam tractatam a Peripateticis mollius ( est enim eorum consuetudo dicendi non fatis acuta, propter ignorationem dialecticae) Carneades tuus egregia quadam exercitatione in dialecticis, fummaque eloquentia, rem in fummum discrimen adduxit : propterea quod pugnare non destitit, in omni hac quaestione, quae de bonis, & malis appelletur, non elle rerum Stoicis cum Peripateticis

Peripateticis controversiam, sed nominum. mihi autem nihil tam perspicuum videtur, quam has sententias eorum philosophorum re inter se magis, quam verbis dissidere: majorem multo inter Stoicos, & Peripateticos rerum esse ajo discrepantiam, quam verborum. quippe cum Peripatetici omnia, quae ipsi bona appellant, pertinere dicant ad beate vivendum: nostri vero, quod aestimatione omnino aliqua dignum sit, complecti bea-

tam vitam putent.

XIII. An vero certius quidquam potest esse, quam illorum ratione, qui dolorem in malis ponunt, non posse sapientem beatum esse, cum eculeo torqueatur? eorum autem, qui dolorem in malis non habent, ratio certe cogit, uti in omnibus tormentis confervetur beata vita fapienti. Etenim fi dolores cosdem tolerabilius patiantur, qui excipiunt eos pro patria, quam qui leviore de causa: opinio facit, non natura, vim doloris aut majorem, aut minorem. Ne illud quidem est consentaneum, ut, si, cum tria genera bonorum fint, quae sententia est Peripateticorum, eo beatior quisque fit, quo fit corporis, aut externis bonis plenior, ut hoc idem approbandum fit nobis, ut qui plura habeat, quae in corpore magni aestimantur, sit beatior. illi enim corporis commodis compleri vitam beatam putant: noftri nihil minus, nam cum ita placeat, ne eorum quidem bonorum, quae nos bona naturae appellemus, frequentia beatiorem vitam fieri, aut magis expetendam, aut pluris aestimandam; certe minus ad beatam vitam pertinet multitudo cor+ poris commodorum. Etenim fi & fapere, expetendum fit, & valere: conjunctum utrumque magis expetendum fit, quam fapere folum, neque tamen, tamen, si utrumque sit aestimatione dignum, pluris sit conjunctum, quam sapere ipsum separatum. nam qui valitudinem aestimatione aliqua dignam judicamus, neque tamen eam in bonis ponimus, iidem censemus nullam este tantam aestimationem, ut ea virtuti anteponatur. quod idem Peripatetici non tenent: quibus dicendum est, quae & honesta actio sit, & sine dolore, eam magis esse expetendam, quam si esset eadem actio cum dolore. nobis aliter videtur: recte, secusne, postea. sed potestne rerum major esse

diffenfio?

XIV. U T enim obscuratur, & offunditur luce folis lumen lucernae; & ut interit magnitudine maris Aegaei, stilla muriae; & ut in divitiis Croefi, teruncii accessio: & gradus unus in ea via, quae est hinc in Indiam: sic, cum sit is bonorum finis, quem Stoici dicunt, omnis ista rerum in corpore fitarum aestimatio, splendore virtutis. & magnitudine obscuretur, & obruatur, atque intereat necesse est. Et quemadmodum opportunitas (fic enim appellemus euxaspias) non fit major productione temporis (habent enim fuum modum quaecumque opportuna dicuntur) fic re-Cta effectio (xaropaar enim ita appello, quoniam rectum factum xaros (aua) recta igitur effectio, item convenientia, denique ipsum bonum. quod in eo positum est, ut naturae consentiat. crescendi accessionem nullam habet. Ut enim opportunitas illa, fic haec, de quibus dixi, non fiunt temporis productione majora: ob eamque caufam Stoicis non videtur optabilior, nec magis expetenda beata vita, fi fit longa, quam fi brevis: utunturque fimili. ut fi cothurni laus illa esset, ad pedem apte convenire, neque multi cothurni cothurni paucis anteponerentur, nec majores minoribus: fic quorum omne bonum convenientia, atque opportunitate finitur, nec plura paucioribus, nec longinquiora brevioribus anteponentur. Nec vero fatis acute dicunt: Si bona valitudo pluris aestimanda sit longa, quam brevis, sapientiae quoque usus longissimus quisque sit plurimi. non intelligunt, valitudinis aestimationem spatio judicari: virtutis, opportunitate: ut videantur qui illud dicant, iidem hoc esse dicturi, bonam mortem, & bonum partum meliorem longum esse, quam brevem, non vident, alia brevitate pluris aestimari; alia diuturnitate. Itaque consentaneum est his, quae dicta funt, ratione illorum, qui illum bonorum finem, quod appellamus extremum, quod ultimum, crescere putent posse, iifdem placere, esse alium alio etiam sapientiorem. itemque alium magis alio vel peccare, vel recte facere. quod nobis non licet dicere: qui crescere bonorum finem non putamus, ut enim qui demersi funt in aqua, nihilo magis respirare posfunt, fi pon longe abfunt a fumino, ut jam jamque possint emergere, quam si etiam tum essent in profundo: nec catulus ille, qui jam appropinquat, ut videat, plus cernit, quam is, qui modo est natus: ita qui processit aliquantum ad virtutis aditum, nihilominus in miseria est, quam ille, qui nihil proceffit.

XV. HAEC mirabilia videri intelligo. fed cum certe superiora firma, ac vera sint, his autem ea consentanea & consequentia; ne de corum quidem veritate est dubitandum. fed quamquam negent, nec virtutes, nec vitia crescere: attamen utrumque eorum sundi quodam modo, & quasi dilatari putant. Divitias autem Diogenes

censet

censet non eam modo vim habere, ut quasi duces fint ad voluptatem, & ad valitudinem bonam, fed etiam ut ea contineant: non idem facere eas in virtute, neque in ceteris artibus, ad quas effe dux pecunia poteft, continere autem non poteft; itaque si voluptas, aut si bona valitudo sit in bonis, divitias quoque in bonis esse ponendas: at, fi sapientia bonum sit, non sequi, ut etiam divitias bonum esse dicamus: nec ab ulla re, quae non fit in bonis, id, quod fit in bonis, contineri potest, ob eamque causam, quia cognitiones, comprehensioneique rerum, e quibus efficiuntur artes, appetitionem movent; cum divitiae non fint in bonis, nulla ars divitiis contineri potest. Quod si de artibus concedamus, virtutis tamen non fit eadem ratio, propterea quod haec plurimae commentationis, & exercitationis indigeat: quod idem in artibus non fit: & quod virtus stabilitatem, firmitatem, constantiam totius vitae complectatur, nec eadem haec in artibus. esse videamus. Deinceps explicatur differentia rerum: quam si non ullam esse diceremus, confunderetur omnis vita, ut ab Aristone: nec ullum fapientiae munus, aut opus inveniretur, cum inter res eas, quae ad vitam degendam pertinerent, nihil omnino interesset, neque ullum delectum adhiberi oporteret, itaque cum esset satis constitutum, id solum esse bonum, quod esset honestum, & id malum folum, quod turpe: tum inter haec, & illa, quae nihil valerent ad beate, mifereve vivendum, aliquid tamen, quo. differrent, esse voluerunt, ut essent corum alia aestimabilia, alia contra, alia neutrum. Quae autem aestimanda essent, eorum in aliis satis esse causae, quamobrem quibusdam anteponerentur,

ut in valitudine, ut in integritate sensuum, ut in doloris vacuitate, ut gloriae, divitiarum, similium rerum: alia autem non esse ejusmodi: Itemque eorum, quae nulla aestimatione digna essent, partim satis habere causae, quamobrem rejicerentur, ut dolorem, morbum, sensuum amissionem, paupertatem, ignominiam, similia horum: partim non. Itemque hinc esse illud exortum, quod Zeno aponyuevo, contraque quod anomore satis tamen nominibus, ac novis: quod nobis in hac inopi lingua non conceditur. quamquam tu hanc copiosiorem etiam dicere soles. sed non alienum est, quo facilius vis verbi intelligatur, rationem hujus verbi faciendi Zeno-

nis exponere.

XVI. Ur enim, inquit, nemo dicit, in regia regem ipfum quafi productum effe ad dignitatem (id enim est apony uiver) sed eos, qui in aliquo honore fint, quorum ordo proxime accedit, ut fecundus fit ad regium principatum: fic in vita non ea, quae primario loco funt, fed ea, quae fecundum locum obtinent, mponyuiva, id est, producta, nominentur. quae vel ita appellemus (id erit verbum e verbo) vel promota, & remota, vel, ut dudum diximus, praepofita, vel praecipua, & illa rejecta. re enim intellecta, in verborum usu faciles esse debemus. Quoniam autem omne, quod est bonum, primum locum tenere dicimus, necesse est, nec bonum esse, nec malum hoc, quod praepofitum, vel praecipuum nominamus. itaque id definimus, quod fit indifferens. cum aestimatione mediocri. quod enim illi Micoper dicunt, id mihi ita occurrit, ut indifferens dicerem. neque enim illud fieri poterat

ullo modo, ut nihil relinqueretur in mediis, quod aut fecundum naturam effet, aut contra: nec, cum id relinqueretur, nihil in his poni, quod fatis aestimabile esset : nec hoc posito; non aliqua essent praeposita. Recte igitur haec facta distinctio est, atque etiam ab iis, quo facilius res perspici possit, hoc simile ponitur. Ut enim, inquiunt, si hoc fingamus esse quasi finem, & ultimum, ita jacere talum, ut rectus affistat : qui ita talus erit jactus, ut cadat rectus, praepofitum quiddam habebit ad finem: qui aliter, contra: neque tamen illa praepofitio tali, ad eum, quem dixi, finem pertinebit: fic ea, quae funt praeposita, referuntur illa quidem ad finem: sed ad ejus vim, naturamque nihil pertinent. Sequitur illa divisio, ut bonorum alia fint ad illud ultimum pertinentia, (fic enim appello, quae TENIL dicuntur: jam hoc ipium instituamus, ut placuit, pluribus verbis dicere, quod una non poterimus: ut res intelligatur) alia autem efficientia, quae Graeci Tantina, alia utrumque. de pertinentibus, nihil est bonum, praeter actiones honestas. de efficientibus, nihil praeter amicum. Sed & pertinentem, & efficientem fapientiam volunt esse. nam quia sapientia est conveniens actio, est illo pertinenti genere, quod dixi. quod autem honestas actiones affert, & efficit, id efficiens dici potest.

XVII. HAEC, quae praeposita dicimus, partim sunt per se ipsa praeposita, partim quod aliquid efficiunt, partim utrumque. per se, ut quidam habitus oris, & vultus, ut status, ut motus: in quibus sunt & praeponenda quaedam, & rejicienda: alia ob eam rem praeposita dicuntur, quod ex se aliquid efficiant, ut pecunia: alia au-

tem

tem ob utramque rem, ut integri fensus, ut bona valitudo. De bona autem fama (quam enim appellant is softer, aptius est hoc loco bonam famam appellare, quam gloriam) Chryfippus quidem, & Diogenes, detracta utilitate, ne digitum quidem, ejus caufa, porrigendum esse dicebant. quibus ego vehementer affentior, qui autem post eos fuerunt, cum Carneadem fustinere non posfent, hanc, quam dixi, bonam famam, ipfam propter se praepositam, & sumendam esse dixerunt, esseque hominis ingenui, & liberaliter educati, velle bene audire a parentibus, a propinquis, a bonis etiam viris, idque propter rem. ipfam, non propter usum: dicuntque, ut liberis confultum velimus, etiam fi postumi futuri fint, propter ipfos: fic futurae post mortem famae tamen elle propter rem, etiam detracto usu, confulendum. Sed, cum, quod honestum sit, id solum bonum effe dicamus, confentaneum tamen est, fungi officio, cum id officium, nec in bonis ponamus, nec in malis. est enim aliquid in his rebus probabile, & quidem ita, ut ejus ratio reddi possit. ergo ut etiam probabiliter acti ratio reddi possit. Est autem officium, quod ita factum est, ut ejus facti probabilis ratio reddi possit. ex quo intelligitur, officium medium quoddam esle, quod neque in bonis ponatur, neque in contrariis, quoniamque in iis rebus, quae neque in virtutibus funt, neque in vitiis, est tamen quiddam, quod usui possit esse: tollendum id non est. Est autem ejus generis actio quoque quaedam, & quidem talis, ut ratio postulet agere aliquid, & facere, eorum. quod autem ratione actum fit, id officium appellamus. Est igitur officium ejus generis, quod nec in bonis ponatur, nec in contrariis.

XVIII. ATQUI perspicuum etiam illud est, in istis rebus mediis aliquid agere sapientem. judicat igitur, cum agit, officium illud esse. quod quoniam numquam fallitur in judicando, erit in mediis rebus officium: quod efficitur etiam hac conclusione rationis. Quoniam enim videmus esse quiddam, quod recte factum appellemus, id autem est persectum officium: erit autem etiam inchoatum: ut, si juste depositum reddere, in recte factis fit: in officiis ponatur, depositum reddere: illo enim addito, juste, facit recte factum: per se autem hoc ipsum reddere, in officio ponitur: quoniamque non dubium est, quin in iis, quae media dicimus, fit aliud fumendum, aliud rejiciendum: quidquid ita fit, aut dicitur, communi officio continetur. ex quo intelligitur, quoniam se ipsos omnes natura diligunt, tam infipientem, quam fapientem, fumpturum quae fecundum naturam fint, rejecturumque contraria. Ita est quoddem commune officium sapientis, & infipientis. ex quo efficitur, versari in iis, quae media dicamus. Sed cum ab his omnia proficifcantur officia, non fine causa dicitur, ad ea referri omnes nostras cogitationes: in his & excesfum e vita, & in vita mansionem. in quo enim plura funt, quae secundum naturam funt, hujus officium est in vita manere: in quo autem aut funt plura contraria, aut fore videntur, hujus officium est e vita excedere. e quo apparet, & sapientis esse aliquando officium, excedere e vita, cum beatus sit: & stulti manere in vita, cum sit miser. Nam bonum illud, & malum, quod saepe

jam dictum est, postea consequitur. prima autem illa naturae, five secunda, five contraria, sub judicium sapientis, & delectum cadunt : estque illa Subjecta quasi materia sapientiae, itaque & manendi in vita & migrandi ratio, omnibus iis rebus, quas fupra dixi, metienda. nam neque iis. qui virtute retinentur in vita, neque iis, qui fine virtute funt, mors est oppetenda. ut saepe officium est sapientis, desciscere a vita, cum sit beatissimus, si id opportune facere possit; quod est convenienter naturae vivere. fic enim cenfent, opportunitatis esse beate vivere, itaque a sapientia praecipitur, se ipsam, si usus sit, sapiens ut relinguat. Quamobrem cum vitiorum ista vis non fit, ut causam afferant mortis voluntariae: perspicuum est, etiam stultorum, qui iidem miferi fint, officium esle, manere in vita, si fint in majore parte earum rerum, quas secundum naturam esse dicimus. Et quoniam excedens e vita, & mahens, aeque miser est: nec diuturnitas magis ei vitam fugiendam facit: non fine causa dicitur, iis, qui pluribus naturalibus frui possint, effe in vita manendum.

XIX. PERTINERE autem ad rem arbitrantur, intelligi natura fieri, ut liberi a parentibus amentur: a quo initio profectam communem humani generis societatem persequimur. quod primum intelligi debet, figura, membrisque corporum; quae ipsa declarant procreandi a natura habitam esse rationem. Neque vero haec inter se congruere possint; ut natura & procreari vellet, & diligi procreatos non curaret. Atque etiam in bestiis vis naturae inspici potest: quarum in saetu, & in educatione laborem cum cernimus,

naturae

naturae ipfius vocem videmur audire. ut perspici um est, natura nos a dolore abhorrere: fic apparet, a natura ipfa, ut eos, quos genuerimus, amemus, impelli. Ex hoc nascitur, ut etiam communis hominum inter homines naturalis fit commendatio, ut oporteat hominem ab homine, ob id ipfum, quod homo fit, non alienum videri, ut enim in membris alia funt tamquam fibi nata, ut oculi, ut aures: aliqua etiam ceterorum membrorum usum adjuvant, ut crura, ut manus: fic immanes quaedam bestiae fibi folum natae funt: at illa, quae in concha patula pinna dicitur; isque, qui enat e concha, qui, quod eam custodiat, pinnoteres vocatur, in eamque cum se recipit, includitur; ut videatur monuisse, ut caveret: itemque formicae, apes, ciconiae, aliorum etiam causa quaedam siciunt. multo magis haec conjunctio est hominis. itaque natura sumus apti ad coetus, concilia, civitates. Mundum autem censent regi numine deorum, eumque esse quafi communem urbem, & civitatem hominum, & deorum: & unumquemque nostrum, ejus mundi esse partem. ex quo illud natura consequi, ut communem utilitatem nostrae anteponamus, ut enim leges omnium falutem fingulorum faluti anteponunt: fic vir bonus, & fapiens, & legibus parens, & civilis officii non ignatus, utilitati omnium plus, quam unius alicujus, aut suae consulit. Nec magis vituperandus est proditor patriae quam communis utilitatis, aut falutis defertor, propter suam utilitatem, aut salutem. ex quo fit, ut laudandus sit is, qui mortem oppetat pro republica, quod doceat, cariorem esse patriam nobis, quam nofmetipfos. quoniamque illa vox inhumana, & scelerata ducitur, eorum, qui negant

fe recusare, quo minus, ipsis mortuis terrarum omnium deslagratio consequatur: quod vulgari quodam versu Graeco pronuntiari solet. certe verum est, etiam iis, qui aliquando suturi sint,

esse propter ipsos consulendum.

XX. Ex hac animorum affectione testamenta, commendationesque morientium natae sunt. quodque nemo in solitudine vitam agere velit. ne cum infinita quidem voluptatum abundantia: facile intelligitur, nos ad conjunctionem, congregationemque hominum, & ad naturalem communitatem esse natos. Impellimur autem natura, ut prodesse velimus quam plurimis, in primisque docendo, rationibusque prudentiae tradendis. taque non facile est invenire, qui quod sciat ipse, non tradat alteri. Ita non folum ad discendum propensi sumus, verum etiam ad docendum. Atque ut tauris natura datum est, ut pro vitulis contra leones fumma vi, impetuque contendant: fic ii, qui valent opibus, atque id facere possunt, ut de Hercule, & de Libero accepimus, ad fervandum genus hominum natura incitantur. que etiam, Jovem cum optimum & maximum dicimus, cumque eundem falutarem, hospitalem, statorem; hoc intelligi volumus, falutem hominum in ejus esse tutela. Minime autem convenit, cum ipfi inter nos abjecti, neglectique fimus, postulare, ut diis immortalibus cari simus, & ab his diligamur. quemadmodum igitur membris utimur prius, quam didicimus, cujus ea utilitatis caufa habeamus: fic inter nos natura ad civilem communitatem conjuncti, & confociati fumus. quod ni ita se haberet, nec justitiae ullus esset, nec bonitati locus. Et quo modo hominum inter homines juris esse vincula putant, sic homi-

ni nihil juris esse cum bestiis. praeclare enim Chryfippus, cetera nata esse hominum causa, & deorum: eos autem, communitatis, & focietatis fuae: ut bestiis homines uti ad utilitatem suam possint fine injuria. quoniamque ea natura effet hominis. ut ei cum genere humano quafi civile jus intercederet: qui id conservaret, eum justum: qui migraret, injustum fore. sed, quemadmodum, theatrum cum commune sit, recte tamen dici potest, ejus esse eum locum, quem quisque occuparit, fic in urbe mundove communi non adverfatur jus, quo minus fuum quidque cujufque fit. Cum autem ad tuendos, conservandosque homines hominem natum esse videamus: consentaneum est huic naturae, ut sapiens velit gerere & administrare rempublicam; atque, ut e natura vivat, uxorem adjungere, & velle ex ea liberos. Ne amores quidem fanctos, a fapiente alienos effe arbitrantur. Cynicorum autem rationem, atque vitam alii cadere in sapientem dicunt, si quis ejusmodi forte casus inciderit, ut id saciendum sit: alii nullo modo.

XXI. U T vero conservetur omnis homini erga hominem societas, conjunctio, caritas: & cmolumenta, & detrimenta, quae in a fuera & la fuera appellant, communia esse voluerunt: quorum altera prosunt, nocent altera nec solum ea communia, verum etiam paria esse dixerunt. incommoda autem, & commoda (ita in xpn. Thuata & Sus xpn. Thuata appello) communia esse voluerunt, paria noluerunt. illa enim quae prosunt, aut quae nocent, aut bona sunt, aut mala: quae sint paria necesse est. commoda autem, aut incommoda in eo genere sunt, quae praeposita, & rejecta dicimus. ea possunt paria non esse: sed emolumenta communia esse di-

H 3

cuntur. recte autem facta, & peccata, non habentur communia. Amicitiam autem adhibendam esle censent, quia sit ex co genere, quae prosunt. quamquam autem in amicitia alii dicant, aeque caram esse sapienti rationem amici, ac suam; alii autem fibi cuique cariorem fuam: tamen hi quoque posteriores fatentur, alienum esse a justitia, ad quam nati esse videamur, detrahere quid de aliquo, quod fibi affumat. minime vero probatur huic disciplinae, de qua loquor, aut amicitiam, aut justitiam propter utilitates adscisci, aut probari. eaedem enim utilitates poterunt eas labe: factare, atque pervertere, etenim nec justitiae, nec amicitiae esse omnino poterunt, nisi ipsae per se expetantur. Jus autem, quod ita dici, appellarique possit, id esse naturam: alienumque esse a fapiente non modo injuriam cui facere, verum etiam nocere. nec vero rectum est cum amicis, aut bene meritis consociare, aut conjungere injuriam: gravissimeque, & verissime defenditur, numquam aequitatem ab utilitate posse sejungi: &, quidquid aequum, justumque esset, id etiam honestum: vicissimque, quidquid esset honestum, id justum etiam, atque aequum fore. Ad easque virtutes, de quibus disputatum est, dialecticam etiam adjungunt & physicam: easque ambas virtutum nomine appellant; alteram, quod habeat rationem, necui falso assentiamur, neve umquam captiofa probabilitate fallamur, eaque, quae de bonis, & malis diceremus, ut tenere, tuerique posfimus. nam fine hac arte quemvis arbitrabantur a vero abduci, fallique posse. recte igitur, si omnibus in rebus temeritas, ignoratioque vitiofa est, ab his ea, quae tollit haec, virtus nominata est. XXII. PHYSICAE

XXII. PHYSICAE quoque non fine causa tributus idem est honos: propterea quod qui convenienter naturae victurus fit, ei & proficifcendum est ab omni mundo, & ab ejus procuratione. nec vero potest quisquam de bonis, & de malis vere judicare, nisi omni cognita ratione naturae, & vitae etiam deorum, & utrum conveniat, necne, natura hominis cum universa: quaeque sunt vetera praecepta sapientium, qui jubent tempori parere, & fequi deum, & se noscere, & nibil nimis. Haec fine phyficis quam vim habeant (& habent maximam) videre nemo potest. Atque etiam ad justitiam colendam, ad tuendas amicitias, & religuas caritates quid natura valeat, haec una cognitio potest tradere. Nec vero pietas adversus deos, nec quanta his gratia debeatur, fine explicatione naturae intelligi Sed jam fentio me esse longius propotest. vectum, quam proposita ratio postularet. verum admirabilis compositio disciplinae, incredibilisque rerum traxit ordo, quae, per deos immortales! nonne miraris? quid enim aut in natura, qua nihil est aptius, nihil descriptius, aut in operibus manu factis tam compositum, tamque compactum, & coagmentatum inveniri potest? quid posterius priori non convenit? quid tequitur, quod non respondeat superiori? quid non sic aliud ex alio nectitur, ut non, fi ullam litteram moveris, labent omnia? nec tamen quidquam est, quo moveri possit. quam gravis vero, quam magnifica, quam constans conficitur persona sapientis? qui, cum ratio docuerit, quod honestum estet, id esse solum bonum, semper sit necesse est beatus, vereque omnia ista nomina possideat, quae irrideri ab imperitis solent. Rectius enim appellabitur rex, H 4

quam Tarquinius, qui nec se, nec suos regere potuit : rectius magister populi, ( is enim est dictator ) quam Sulla, qui trium pestiserorum vitiorum, luxuriae, avaritiae, crudelitatis magifter fuit : rectius dives quam, Crassus, qui, nisi eguisset, numquam Euphratem nulla belli causa transire voluisset. recte ejus omnia dicentur, qui scit uti solus omnibus. recte etiam pulcer appellabitur: animi enim lineamenta, funt pulchriora quam corporis: recte folus liber, nec dominationi culusquam parens, neque obediens cupiditati. Recte invictus, cujus etiam si corpus constringatur, animo tamen vincula injici nulla poffint: neque exspectet ullum tempus aetatis, ut tum denique judicetur, beatufne fuerit, cum extremum vitae diem morte confecerit: quod ille unus e septem sapientibus non sapienter Croesum monuit, nam si beatus umquam fuislet, beatam vitam usque ad illum a Cyro exstructum rogum protulisset. quod si ita est, ut neque quisquam, nifi bonus vir, & omnes boni beati fint: quid philosophia magis colendum, aut quid est virtute divinius?





M. TULLII CICERONIS

DE FINIBUS

## Bonorum & Malorum

A D

## BRUTUM

LIBER QUARTUS.



U A E cum dixisset, finem ille. ego autem, Nae tu, inquam, Cato, ista exposuisti tam multa memoriter, tam obscura dilucide. itaque aut omittamus contra omnino velle aliquid, aut spatium sumamus ad cogi-

tandum: tam enim diligenter, etfi minus vere, (nam nondum id quidem audeo dicere) fed tamen accurate non modo fundatam, verum etiam exitructam

exstructam disciplinam non est facile perdiscere. Tum ille, Ain tandem, inquit, cum ego te hac nova lege videam codem die accufatori respondere, & tribus horis perorare, in hac me caufa tempus dilaturum putas? quae tamen a te agetur non melior, quam illae funt, quas interdum obtines. Quare istam quoque aggredere, tractatam praesertim & ab aliis, & a te ipso saepe, ut tibi deesse non possit oratio. Tum ego, Non mehercule foleo temere contra Stoicos: non quo illis admodum affentiar: fed pudore impedior: ita multa dicunt, quae vix intelligam, Obscura, inquit, quaedam esse confiteor: nec tamen ab illis ita dicuntur de industria: sed inest in rebus ipfis obscuritas. Cur igitur easdem res, inquam, Peripateticis dicentibus, verbum nullum est, quod non intelligatur? Easdemne res, inquit? an parum disserui, non verbis Stoicos a Peripateticis, sed universa re, & tota sententia dissentire? Atqui, inquam, Cato, fi istud obtinueris, traducas me ad te totum licebit. Putabam equidem fatis, inquit, me dixisse, quare ad ea primum, si videtur, fin aliud quid voles, pottea, Immo isto quidem, inquam, loco, nisi iniquum postulo, refponde arbitratu meo. Ut placet, inquit. etfi enim illud erat aptius, aequum cuique concedere.

II. Existimo igitur, inquam, Cato, veteres illos Platonis auditores, Speufippum, Aristotelem, Xenocratem; deinde eorum, Polemonem, Theophrastum, satis & copiose, & eleganter habuisse constitutam disciplinam, ut non esset causa Zenoni, cum Polemonem audisset, cur & ab eo ipso, & a superioribus dissideret: quorum suit haec institutio. in qua animadvertas velim,

velim, quid putes mutandum, nec exfpectes, dum ad omnia dicam, quae a te dicta funt. universa enim illorum ratione cum tota vestra confligendum puto. Qui cum viderent, ita nos esse natos, ut & communiter ad eas virtutes apti effemus, quae notae, illustresque sunt, justitiam dico, temperantiam ceterasque generis ejusdem: quae omnes fimiles artium reliquarum, materia tantum ad meliorem partem, & tractatione differunt : easque ipsas virtutes viderent nos magnificentius appetere, & ardentius: habere emam infitam quandam, vel potius innatam cupiditatem scientize, natosque esse ad congregationem hominum, & ad focietatem, communitatemque generis humani, eaque in maximis ingeniis maxime elucere: totam philosophiam tres in partes diviserunt. quam partitionem a Zenone retentam esse videmus. Quarum cum una fit, qua mores conformari putantur; differo eam partem, quae quafi stirps est hujus quaestionis: qui fit enim finis bonorum, mox: hoc loco tantum dico, a veteribus Peripateticis, Academicifque, qui re confentientes, vocabulis differebant, eum locum, quem civilem recte appellaturi videmur, Graece Teatring, graviter, & copiose esse tractatum.

III. Quam multa illi de republica scripserunt? quam multa de legibus? quam multa non solum praecepta in artibus, sed etiam exempla in orationibus bene dicendi reliquerunt? primum enim ipsa illa, quae subtiliter disserenda erant, polite, apteque dixerunt, cum definientes, tum partientes: ut vestri etiam: sed vos squalidius; illorum, vides, quam niteat oratio. Deinde ea, quae requirebant orationem ornatam, & gravem,

quam

quam magnifice funt dicta ab illis? quam splendide? de justitia, de fortitudine, de amicitia, de actate degenda, de philosophia, de capessenda republica, de temperantia, de fortitudine hominum \* \*. de spinas vellentium, ut Stoici, nec ossa nudantium, fed eorum, qui grandia ornate vellent, enucleate minora dicere. Itaque quae funt eorum confolationes? quae cohortationes? quae etiam monita, & confilia, fcripta ad fummos viros? erat enim apud eos, ut est rerum ipsarum natura, fic dicendi exercitatio, duplex. nam quidquid quaeritur, id habet autgeneris ipfius fine personis, temporibusque, aut iis adjunctis, facti, aut juris, aut nominis controversiam. ergo in utroque exercebantur: eaque disciplina effecit tantam illorum utroque in genere dicendi copiam. genus hoc & Zeno, & ab eo qui funt, aut non potuerunt aut noluerunt, certe reliquerunt. quamquam scripfit artem rhetoricam Cleanthes, Chrysippus etiam, sed sic, ut, si quis obmutescere concupierit, nihil aliud legere debeat. itaque vides, quo modo loquantur, nova verba fingunt: deserunt usitata. At quanta conantur? mundum hunc omnem, oppidum esse nostrum. cendit igitur eos, qui audiunt. vides, quantam rem agas: ut, Circeis qui habitet, totum hunc mundum, suum municipium esse existimet. Quid ille incendat? restinguet citius, si ardentem acceperit. Ista ipsa, quae tu breviter, regem, dictatorem, divitem, folum esle sapientem, a te quidem apte, ac rotunde: quippe; habes enim a rhetoribus. illorum vero ista ipsa quam exilia de virtutis vi? quam tantam volunt esle, ut beatum per se efficere possit. pungunt, quasi aculeis, interrogatiunculis angustis. quibus etiam qui asientiuntur. fentiuntur, nihil commutantur animo, & iidem abeunt, qui venerant: res enim fortasse verae, certe graves, non ita tractantur, ut debent, sed

aliquanto minutius.

IV. SEQUITUR differendi ratio, cognitioque naturae. nam de fummo bono mox, ut dixi, videbimus, & ad id explicandum disputationem omnem conferemus. In iis igitur partibus duabus nihil erat, quod Zeno commutare gestiret. res enim praeclare se habent, & quidem in utraque parte, quid enim ab antiquis ex eo genere, quod ad disserendum valet, praetermissum est? qui & definierunt plurima: & definiendi artes reliquerunt : quodque est definitioni adjunctum, ut res in partes dividatur, id & fit ab illis, &, quemadmodum fieri oporteat, traditur. item de contrariis: a quibus ad genera, formasque generum devenerunt. Jam argumenti, ratione conclufi, caput esle faciunt ea, quae perspicua dicunt : deinde ordinem sequuntur : tum, quid verum sit in singulis, extrema conclusio est. Quanta autem ab illis varietas argumentorum, ratione concludentium, eorumque cum captiofis interrogationibus diffimilitudo? quid, quod pluribus locis quafi denuntiant, ut neque fenfuum fidem fine ratione, nec rationis fine fenfibus exquiramus, atque ut eorum alterum ab altero feparemus? Quid? ea, quae dialectici nunc tradunt, & docent, nonne ab illis instituta sunt, & inventa? de quibus etfi a Chryfippo maxime est elaboratum, tamen a Zenone minus multo, quam ab antiquis, ab hoc autem quaedam non melius, quam veteres: quaedam omnino relicta. Cumque duae fint artes, quibus perfecte ratio, & oratio compleatur, una inveniendi, altera differendi: hanc posteriorem & Stoici, & Peripatetici, priorem autem illi egregie tradiderunt: hi omnino ne
attigerunt quidem. nam e quibus locis, quasi
thesauris, argumenta depromerentur, vestri ne
suspicati quidem sunt, superiores autem artificio,
& via tradiderunt. quae quidem res efficit, ne
necesse sit, iisdem de rebus semper quasi dictata
decantare, neque a commentariolis suis discedere.
nam qui sciet, ubi quidque positum sit, quaque
eo veniat, is, etiam si quid obrutum erit, poterit eruere, semperque esse in disputando suus.
Quod essi ingeniis magnis praediti quidam dicendi copiam sine ratione consequuntur: ars tamen
est dux certior, quam natura. aliud est enim poetarum more verba sundere; aliud ea, quae dicas,

ratione, & arte distinguere.

V. SIMILIA dici possunt de explicatione naturae, qua hi utuntur, & vestri: neque vero ob duas modo causas, quod Epicuro videtur, ut pellatur mortis, & religionis metus; fed etiam modestiam quandam cognitio rerum caelestium affert iis, qui videant, quanta sit etiam apud deos moderatio, quantus ordo: & magnitudinem animi. deorum opera, & facta cernentibus: justitiam etiam, cum cognitum habeas, quod fit fummi rectoris, & domini numen, quod confilium, quae voluntas. cujus ad naturam apta ratio, vera illa & fumma lex a philosophis dicitur. Inest in eadem explicatione naturae, infatiabilis quaedam e cognoscendis rebus voluptas: in qua una, confectis rebus necessariis, vacui negotiis, honeste, ac liberaliter possumus vivere. Ergo in hac ratione tota de maximis fere rebus Stoici illos fecuti funt. ut & deos esse, & quattuor ex rebus omnia conflare dicerent. Cum autem quaereretur res admodum

modum difficilis, num quinta quaedam natura videretur esfe, ex qua ratio, & intelligentia oriretur, in quo etiam de animis, cujus generis effent, quaereretur: Zeno id dixit esse ignem: nonnulla deinde aliter, sed ea pauca. de maxima autem re, eodem modo, divina mente, atque natura mundum universum, atque ejus maximas partes administrari: materiam vero rerum, & copiam, apud hos, exilem; apud illos uberrimam reperiemus. Quam multa ab his conquifita, & collecta funt de omnium animantium genere, ortu, membris, aetatibus? quam multa de rebus iis, quae gignuntur e terra? quam multae, quamque de rebus variis & causae, cur quidque fiat, & demonstrationes, quemadmodum quaeque fiant? qua ex omni copia, plurima & certiffima argumenta fumuntur ad cujufque rei naturam explicandam. ergo adhuc, quantum equidem intelligo, causa non videtur fuisse mutandi nominit. Non enim, fi omnia non fequebatur, iccirco non erat ortus illinc. Equidem etiam Epicurum, in phyficis quidem, Democritum puto: pauca mutat, vel plura fane. at cum e plurimis eadem dicit, tum certe de maximis, quod item cum vestri faciant, non fatis magnam tribuunt inventoribus gratiam.

VI. S E D haec hactenus. Nunc videamus, quaeso, de summo bono, quod continet philosophiam, ecquid tandem attulerit, quamobrem ab inventoribus, tamquam a parentibus, dissentiret. Hoc igitur loco, quamquam a te, Cato, diligenter est explicatus finis hic bonorum, qui continet philosophiam, & quis a Stoicie, & quemadmodum diceretur: tamen ego quoque exponam, ut perspiciamus, si potuerimus, quidnam a Zenone

none novi fit allatum. Cum enim superiores, e quibus planissime Polemo, secundum naturam vivere, fummum bonum esse dixissent, his verbis tria fignificari Stoici dicunt: unum ejulmodi, vivere adhibentem scientiam earum rerum, quae natura evenirent. hunc ipsum Zenonis ajunt finem esse, declarantem illud, quod a te dictum est, convenienter naturae vivere. Alterum fignificare idem, ut fi diceretur, officia omnia media, aut pleraque servantem, vivere. hoc sic expositum dissimile est superiori. illud enim rectum elt, quod naro four dicebas, contingitque fapienti foli: hoc autem inchoati cujusdam officii est, non perfecti; quod cadere in nonnullos infipientes potest. tertium autem, omnibus, aut maximis rebus iis, quae fecundum naturam fint, fruentem, vivere. hoc non est positum in nostra actione. completur enim & ex eo genere vitae. quod virtute fruitur, & ex iis rebus, quae fecundum naturam funt, neque funt in nostra potestate. Sed hoc summum bonum, quod tertia fignificatione intelligitur, eaque vita, quae ex fummo bono degitur, quia conjuncta ei virtus est, in sapientem solum cadit : isque finis bonorum, ut ab ipfis Stoicis scriptum videmus, a Xenocrate atque ab Aristotele constitutus est. Itaque ab his conftitutio illa prima natura, a qua tu quoque ordiebare, his prope verbis exponitur.

VII. Omnis natura vult esse conservatrix sui, ut & salva sit, & in genere conservetur suo. ad hanc rem ajunt artes quoque requisitas, quae naturara adjuvarent: in quibus ea numeretur in primis, quae est vivendi ars, ut tueatur quod a natura datum sit: quod desit, acquirat, iidemque

iidemque diviferunt naturam hominis in animum, & corpus. cumque eorum unumquodque per se expetendum elle dixillent, virtutes quoque utriusque corum per se expetendas esse dicebant : cum animum quadam infinita laude anteponerent corpori, virtutes quoque animi bonis corporis anteponebant. Sed cum fapientiam totius hominis custodem, & procuratricem esse vellent, quae esset naturae comes, & adjutrix: hoc fapientiae munus esse dicebant, ut eum tueretur, qui constaret ex animo & corpore: in utroque juvaret eum, atque contineret, atque ita re primo fimpliciter collocata, reliqua fubtilius perfequentes, corporis bona facilem quandam rationem habere censebant. de animi bonis accuratius exquirebant: in primifque reperiebant, in his inesse justitiae semina: primique ex omnibus philosophis a natura tributum esse docuerunt, ut it, qui procreati essent, a procreatoribus amarentur, & id, quod temporum ordine antiquius est, ut conjugia virorum, & uxorum, natura conjuncta esse dicerent : qua ex stirpe orirentur amicitiae cognationum. atque ab his initiis profecti, omnium virtutum & originem, & progressionem persecuti sunt. ex quo magnitudo quoque animi exfiftebat, qua facile posset repugnari, obfistique fortunae, quod maximae res effent in potestate fapientis. varietates autem, injuriafque fortunae facile veterum philosophorum praeceptis instituta vita superabat. Principiis autem a natura datis, amplitudines quaedam bonorum excitabantur, partim profectae a contemplatione rerum occultiorum, quod erat infitus menti cognitionis amor, ex quo etiam rationis, explicandi, disserendique cupiditas consequebatur: quodque hoc folum animal natum est pudoris, ac verecundiae cundiae particeps, appetensque conjunctionum hominum, ac societatum, animadvertensque in omnibus rebus, quas ageret, aut diceret, nequid ab eo sieret, nisi honeste, & decore: his initiis, ut ante dixi, tamquam seminibus, a natura datis, temperantia, modestia, justitia, & omnis honestas

perfecte absoluta est.

VIII. HABES, inquam, Cato, formam corum, de quibus loquor, philosophorum. qua exposita, scire cupio, quae causa sit, cur Zeno ab hac antiqua institutione desciverit: quidnam horum ab eo non fit probatum, quodne omnem naturam confervatricem fui dixerit? an quod omne animal ipfum fibi commendatum, ut fe & falvum in fuo génere, incolumeque vellet? an, cum omnium artium finis is effet, quid natura maxime quaereret, idem statui debere de totius arte vitae? an quod, cum animo constaremus & corpore, & haec ipfa, & eorum virtutes per se esse sumendas? an vero displicuit ea, quae tributa est animi virtutibus tanta praestantia? an quae de prudentia, de cognitione rerum, de conjunctione generis humani, quaeque ab eisdem de temperantia, de modestra, de magnitudine animi, de omni honestate dicuntur? fatebuntur Stoici, haec omnia dicta effe praeclare. neque enim eam causam Zenoni desciscendi fuisse. alia quaedam dicent. Credo, magna antiquorum esse peccata, quae ille veri investigandi cupidus, nullo modo ferre potuerit. quid enim perverfius, quid intolerabilius, quid stultius, quam bonam valitudinem, quam dolorum omnium vacuitatem, quam integritatem oculorum, reliquorumque fenfuum, ponere in bonis potius, quam dicere, nihil omnino inter eas res, iisque contrarias, interesse? ea enim omnia, quae illi bona dicerent, praepolita

praeposita esse, non bona: itemque illa, quae in corpore excellerent, stulte antiquos dixisse per se esse expetenda: & sumenda potius, quam expetenda. eademque de omni vita, quae in una virtute consisteret: illam vitam, quae etiam ceteris rebus, quae essent secundum naturam, abundaret, magis expetendam non esse, sed magis sumendam: cumque ipsa virtus essiciat ita beatam vitam, ut beatior esse non possit, tamen quaedam deesse sapientibus, tum, cum sunt beatissimi: itaque eos id agere, ut a se dolores, morbos, debili-

tates repellant.

IX. O MAGNAM vim ingenii, causamque justam, cur nova exfisteret disciplina! Perge porro. fequentur enim, quae tu scientissime complexus es, omnem infipientiam, & injustitiam, alia vitia fimilia effe, omniaque peccata effe paria, eofque, qui natura, doctrinaque longe ad virtutem processissent, nisi eam plene consecuti essent, fumme esse miseros, neque inter corum vitam, & improbiffimorum, quidquam omnino intereffe: ut Plato, tantus ille vir, fi fapiens non fuerit, nihilo melius, quam quivis improbiffimus, nec beatius vixerit. Haec videlicet est correctio philofophiae veteris, & emendatio. quae omnino aditum habere nullum potest in urbem, in forum, in curiam. quis enim ferre posset ita loquentem eum, qui se auctorem vitae, graviter, & sapienter agendae, profiteretur, nomina rerum commutantem: cumque idem fentiret, quod omnes, quibus rebus eandem vim tribueret, alia nomina imponentem, verba modo mutantem, de opinionibus nihil detrahentem? Patronusne causae, in epilogo pro reo dicens, negaret esse malum exsilium, publicationem bonorum? haec rejicienda

esse, non fugienda? nec misericordem judicem esse oportere? in concione autem fi loqueretur, fi Annibal ad portas venisset, murumque jaculo trajecisfet, negaret este in malis capi, venire, interfici, patriam amittere? an fenatus, cum triumphum Africano decerneret; QUOD EJUS VIRTUTE, AUT FELICITATE, posset dicere, si neque virtus in nullo, nifi in fapiente, nec felicitas vere dici potest? quae est igitur ista philosophia, quae communi more, in foro loquitur, in libello, fuo? praefertim cum, quod illi verbis fuis fignificent, in eo nihil novetur, de ipsis rebus nihil mutetur, eacdem res maneant alio modo. Quid enim interest, divitias, opes, valitudinem, bona dicas, anne praepofita, cum ille, qui ista bona dicit, nihilo plus his tribuat, quam tu, qui eadem illa praepofita nominas? Itaque homo in primis ingenuus, & gravis, dignus illa familiaritate Scipionis, & Laelii, Panaetius, cum ad Q. Tuberonem de dolore patiendo scriberet; quod esse caput debebat, si probari posset, numquam posuit, non esse malum dolorem : sed quid esset, & quale, quantumque in eo inellet alieni, deinde quae ratio effet perferendi: cujus quidem, quoniam Stoicus fuit, fententia, condemnata mihi videtur esle immanitas ista verborum.

X. S. e. b., ut propius ad ea, Cato, accedam, quae a te dicta funt, pressius agamus, eaque, quae modo dixisti, cum iis conferamus, quae tuis antepono. Quae sunt igitur communia vobis cum antiquis, his sic utamur, quasi concessis: quae in controversiam veniunt, de iis, si placet, disseramus. Mihi vero, inquit, placet agi subtilius, &, ut ipse dixisti, pressius. quae enim adhuc protulisti, popularia sunt: ego autem a te elegantiora

defidero.

effe

An-

cif-

pa-

tri-

E,

que

dici

om-

rae-

1 eo

eac-

ter-

an-

ni-

illa

in-

pio-

nem

de-

non

iale,

ra-

toi-

effe

lam,

quae

nte-

cum

e in

era-

, &,

otu-

tiora

ero.

A mene tu, inquam? fed tamen enidefidero. tar, &, fi minus mihi multa occurrent, non fugiam ista popularia. Sed primum positum sit. nofmetipfos commendatos effe nobis, primamque ex natura hanc habere appetitionem, ut confervemus nofmetipfos. hoc convenit: fequitur illud. ut animadvertamus, qui fimus ipfi, ut nos, quales oportet esle, servemus. sumus igitur homines: ex animo constamus & corpore; quae funt cujusdammodi; nosque oportet, ut prima appetitio naturalis postulat, haec diligere, constituereque ex his finem illum fummi boni, atque ultimi. quem, si prima vera sint, ita constitui necesse est, earum rerum, quae funt secundum naturam, quam plurima, & quam maxima adipifci. Hunc igitur finem illi tenuerunt : quodque ego pluribus verbis, illi brevius, fecundum naturam vivere. hoc his bonorum videtur extremum.

XI. A G E nunc isti doceant, vel tu potius (quis enim ista melius?) quonam modo ab iifdem principiis profecti, efficiatis, ut honeste vivere, ( id est enim vel ex virtute, vel naturae congruenter vivere ) fummum bonum fit, & quonam modo, aut quo loco corpus fubito deserueritis, omniaque ea, quae cum secundum naturam fint, absint a nostra potestate: ipsum denique officium. quaero igitur, quo modo hae tantae commendationes, a natura profectae, subito a sapientia relictae fint. Quod fi non hominis fummum bonum quaereremus, fed cujufdam animantis: is autem effet nihil, nifi animus: (licet enim fingere aliquid ejusmodi, quo verum facilius reperiamus) tamen illi animo non effet hic vefter finis. defideraret enim valitudinem, vacuitatem doloris: appeteret etiam confervationem fui, earumque rerum 1 3 custodiam :

custodiam: finemque sibi constitueret, secundum naturam vivere: quod est, ut dixi, habere ea. quae fecundum naturam funt, vel omnia, vel plurima, & maxima. Cujuscumque enim modi animal constitueris: necesse est, etiam si id sine corpore fit, ut fingimus, tamen esse in animo quaedam fimilia eorum, quae fint in corpore: ut nullo modo, nifi ut exposui, constitui possit finis bonorum. Chrylippus autem exponens differentias animantium, ait alias earum corpore excellere, alias autem animo, nonnullas valere utraque re: deinde disputat, quod cujusque generis animantis statui deceat extremum, cum autem hominem in eo genere posuisset, ut ei tribueret animi excellentiam: fummum bonum id conftituit, non excellere animo, fed uti nihil este, praeter animum, videretur.

XII. U N o autem modo in virtute fola fummum bonum recte poneretur, fi quod esset animal, quod totum ex mente constaret: idipsum tamen fic, ut ea mens nihil haberet in fe, quod esset secundum naturam : ut valitudo est. Sed id ne cogitari quidem potest, quale sit, ut non repugnet ipsum sibi. fin dicit obscurari quaedam. nec apparere, quia valde parva fint, nos quoque concedimus. quod dicit Epicurus de voluptate, quae minimae fint voluptates, eas obscurari saepe, & obrui. fed non funt in eo genere tantae commoditates corporis, tamque productae temporibus, tamque multae. Itaque, in quibus, propter earum exiguitatem, obscuratio consequitur; saepe accidit, ut nihil interesse nostra fateamur, fint illa, necne fint: ut in fole, quod a te dicebatur, lucernam adhibere nihil interest, aut teruntium addere Croefi pecuniae. Quibus autem in rebus obscuratio

ratio tanta non sit, fieri tamen potest, ut id ipfum, quod interest, non sit magnum. ut ei, qui jucunde vixerit annos decem, si aeque vita jucunda menstrua addatur; quia momentum aliquod habeat ad jucundum accessio, bonum sit: sin autem id non concedatur, non continuo vita beata tollitur. Bona autem corporis, huic funt, quod posterius posui, fimiliora. habent enim accessionem dignam, in qua elaboretur, ut mihi in hoc Stoici jocari videantur interdum, cum ita dicant, fi ad illam vitam, quae cum virtute degatur, ampulla, aut strigilis accedat, sumpturum sapientem eam vitam potius, quo haec adjecta fint, nec beatiorem tamen ob eam causam fore. Hoc simile tandem est non rifu potius, quam oratione ejiciendum? ampulla enim sit, necne sit, quis non jure optimo irrideatur, fi laboret? at vero gravitate, membrorum, & cruciatu dolorum fi quis quem levet, magnam ineat gratiam: nec, fi ille fapiens ad tortoris eculeum a tyranno ire cogatur, fimilem habeat vultum, ac si ampullam perdidisset: fed, ut magnum, & difficile certamen iniens, cum fibi cum capitali adversario, dolore, depugnandum videret, excitaret omnes rationes fortitudinis, ac patientiae: quarum praesidio iniret illud difficile, ut dixi, magnumque proelium. deinde non quaeremus, quid obscuretur, aut intereat, quia sit admodum parvum: fed quid tale fit, ut expleat fummam. una voluptas e multis obscuratur in illa vita voluptaria: fed tamen ea quamvis parva fit, pars est ejus vitae, quae posita est in voluptate. nummus in Croefi divitiis obscuratur: pars est tamen divitiarum. quare obscurentur etiam haec, quae fecundum naturam este dicimus, in vita beata: fint modo partes beatae vitae.

I 4 XIII. ATQUI

XIII. A T Q U I, fi, ut convenire debet inter nos, est quaedam appetitio naturalis ea, quae secundum naturam funt, appetens: eorum omnium est aliqua fumma facienda. quo constituto, tum licebit otiofe ista quaerere, de magnitudine rerum, de excellentia, quanta in quoque sit ad beate vivendum, de iftis ipfis obscurationibus, quae propter exiguitatem vix, aut ne vix quidem appare-Quid, de quo nulla dissensio est? nemo enim est, qui aliter dixerit, quin omnium naturarum fimile effet id, ad quod omnia referuntur: quod est ultimum rerum appetendarum. Omnis enim est natura diligens sui. quae est enim, quae se umquam deferat, aut partem aliquam fui, aut ejus partis habitum, aut vim, aut ullius earum rerum, quae fecundum naturam fint, aut motum, aut statum? quae autem natura suae primae institutionis oblita est, nulla profecto, quin suam vim retineat a primo ad extremum. Quo igitur evenit, ut hominis natura fola effet, quae hominem relinqueret, quae oblivisceretur corporis, quae fummum bonum non in toto homine, fed in parte hominis poneret? quo modo autem, quod ipli etiam fatentur, constatque inter omnes, confervabitur, ut simile sit omnium naturale illud ultimum, de quo quaeritur? tum enim esset simile, fi in ceteris quoque naturis id cuique effet ultimum, quod in quaque excelleret. tale enim visum esset ultimum Stoicorum. Quid dubitas igitur mutare principia naturae? quid enim dicis, omne animal, fimul atque fit ortum, applicatum esse ad se diligendum: effeque in fe confervando occupatum? quin potius ita dicis, omne animal applicatum esse ad id, quod in eo sit optimum, & in ejus unius occupatum esse custodia, reliquasque naturas

fit,

turas nihil aliud agere, nisi ut id conservent, quod in quaque optimum fit ? quo modo autem optimum, si bonum praeterea nullum est? si autem reliqua appetenda funt, cur, quod est ultimum rerum appetendarum, id non aut ex omnium earum, aut ex plurimarum, & maximarum appetitione concluditur? ut Phidias potest a primo instituere fignum, idque perficere: potest ab alio inchoatum accipere, & absolvere. huic est fapientia fimilis. non enim ipfa genuit hominem, fed accepit a natura inchoatum, hanc intuens, debet institutum illud, quasi signum, absolvere. Qualem igitur natura hominem inchoavit? & quod est munus, quod opus sapientiae? quid est, quod ab ea absolvi, & perfici debeat? si nihil in eo quidem perficiendum est, praeter motum ingenii quendam, id est, rationem: necesse est, huic ultimum esle, ex virtute vitam fingere. rationis enim perfectio, est virtus. si nihil, nisi corpus: summa erunt illa, valitudo, vacuitas doloris, pulcritudo, & cetera. nunc de hominis fummo bono quaeritur.

XIV. Qui de ergo dubitamus in tota ejus natura quaerere quid fit effectum? Cum enim conflet inter omnes, omne officium, munusque sapientiae, in hominis cultu esse occupatum: alii (ne me existimes contra Stoicos solum dicere) eas sententias afferunt, ut summum bonum in eo genere ponant, quod sit extra nostram potestatem, tamquam de animali aliquo loquantur: alii contra, quasi nullum corpus sit hominis, ita, praeter animum, nihil curant: cum praesertim ipse quoque animus non inane nescio quid sit (neque enim id possum intelligere) sed in quodam genere corporis: ut ne is quidem virtute una contentus

fit, fed appetat vacuitatem doloris, quamobrem utrique idem faciunt, ut fi laevam partem negligerent, dexteram tuerentur: aut ipfius animi, ut fecit Herillus, cognitionem amplexarentur, actionem relinquerent. eorum enim omnium, multa praetermittentium, dum eligant aliquid, quod fequantur, quafi curta fententia. at vero illa perfecta, atque plena, eorum, qui cum de hominis fummo bono quaererent, nullam in eo neque animi, neque corporis partem vacuam tutela reli-Vos autem, Cato, quia virtus, ut omnes fatemur, altissimum locum in homine, & maxime excellentem tenet, & quod eos, qui fapientes funt, absolutos, & perfectos putamus: aciem animorum nostrorum virtutis splendore praestringitis. in omni enim animante est summum aliquid, atque optimum, ut in equis, in canibus: quibus tamen & dolore vacare opus est, & valere. fic igitur in homine perfectio ista, in eo potissimum, quod est optimum, id est, in virtute Itaque mihi non fatis videmini confiderare, quod iter fit naturae, quaeque progressio. non enim hoc, quod facit in frugibus, ut, cum ad spicam perduxerit ab herba, relinquat, & pro nihilo habeat herbam, idem facit in homine, cum eum ad rationis habitum perduxerit. femper enim ita affumit aliquid, ut ea, quae prima dederit, ne deferat. Itaque fensibus rationem adjunxit. &. ratione effecta, sensus non reliquit: ut si cultura vitium, cujus hoc munus est, ut efficiat, ut vitis cum partibus fuis omnibus quam optime fe habeat: ( fed fic intelligamus: licet enim, ut vos quoque foletis, fingere aliquid docendi causa) si igitur illa cultura vitium in vite infit, ipfa cetera, credo, velit, quae ad colendam vitem attinebunt, licut

ficut antea: fe autem omnibus vitis partibus praeferat, statuatque nihil esse melius in vite, quam se: fimiliter fensus, cum accessit ad naturam, tuetur Illam quidem, fed etiam tuetur fe: cum autem affumpta ratio est, tanto in dominatu locatur, ut omnia illa prima naturae hujus tutelae fubjician-Itaque non discedit ab eorum curatione. quibus praepofita vitam omnem debet gubernare: ut mirari fatis eorum inconftantiam non possimus. naturalem enim appetitionem, quam vocant deuir, itemque officium, ipsam etiam virtutem, tuentem esle volunt earum rerum, quae secundum naturam funt. cum autem ad fummum bonum volunt pervenire, transiliunt omnia, & duo nobis opera pro uno relinquunt: ut alia fumamus, alia appetamus potius, quam uno fine omnia concludant.

XV. A T enim jam dicitis virtutem non posse constitui, si ea, quae extra virtutem sint, ad beate vivendum pertineant, quod totum contra Introduci enim virtus nullo modo potest. nisi omnia, quae leget, quaeque rejiciet, unam referantur ad fummam. nam fi omnino nos negligimus, in Aristonea vitia, & peccata incidemus, obliviscemurque, quae virtuti ipsi principia dederimus. fin ea non negligimus, neque tamen ad finem fummi boni referimus, non multum ab Herilli levitate aberrabimus. duarum enim vitarum nobis erunt instituta capienda. facit enim ille duo sejuncta ultima bonorum: quae, ut essent vera, conjungi debuerunt. nunc ista separantur, ut disjuncta fint. quo nihil potest esse perversius. Itaque contra est, ac dicitis; nam constitui virtus nullo modo potest, nisi ea, quae sunt prima naturae, ut ad fummam pertinentia, tenebit. Quaefita

## 140 DE FIN. BON. ET MAL.

Quaesita enim virtus est, non quae relinqueret naturam, sed quae tueretur. At illa, ut vobis placet, partem quandam tuetur, reliquam deferit. Atque ipfa inftitutio hominis fi loqueretur, haec diceret: Primos suos quasi coeptus appetendi fuisse, ut se conservaret in ea natura, in qua ortus Nondum autem explanatum satis erat, quod maxime natura vellet. explanetur igitur. quid ergo aliud intelligetur, nifi ut nequa pars naturae negligatur? in qua fi nihil est praeter rationem, fit in una virtute finis bonorum. fin eft etiam corpus, ista explanatio naturae nempe hoc effecerit, ut ea, quae ante explicationem tenebamus, relinquamus. Ergo id est convenienter naturae vivere, a natura discedere. Ut quidam philofophi, cum a fenfibus profecti majora quaedam, ac diviniora vidissent, sensus reliquerunt: sic isti, cum ex appetitione rerum, virtutis pulcritudinem adspexissent, omnia, quae propter virtutem ipsam viderant, abjecerunt, obliti, naturam omnem appetendarum rerum ita late patere, ut a principiis permanaret ad fines: neque intelligunt, se rerum illarum pulcrarum, atque admirabilium fundamenta fubducere.

XVI. ITAQUE mihi videntur omnes quidem illi errasse, qui finem bonorum esse dixerunt, honeste vivere. Sed alius alio magis: Pyrrho scilicet maxime, qui, virtute constituta, nihil omnino, quod appetendum sit, relinquat: deinde Aristo, qui nihil relinquere non est ausus: introduxit autem, quibus commotus sapiens appeteret aliquid, quod cuique in mentem incideret, & quodcumque tamquam occurreret. is hoc melior, quam Pyrrho, quod vel aliquod genus appetendi dedit: deterior, quam ceteri, quod penitus a natu-

Stoici autem, quod finem bonorum ra recessit. in una virtute ponunt, similes funt illorum: quod autem principium officii quaerunt, melius, quam Pyrrho: quod ea non occurrentia fingunt, vincunt Aristonem: quod autem ea, quae ad naturam accommodata, & per se assumenda esse dicunt. non adjungunt ad finem bonorum, desciscunt a natura, & quodam modo funt non diffimiles Aristonis, ille enim occurrentia nescio quae comminiscebatur: hi autem ponunt illi quidem prima naturae, sed ea sejungunt a finibus, & a summa bonorum: quae cum proponunt, ut fit aliqua rerum felectio; naturam videntur fequi. cum autem negant, ea quidquam ad beatam vitam pertinere, rurfus naturam relinquunt. Atque adhuc ea dixi, cur causa Zenoni non fuisset, quamobrem a superiorum auctoritate discederet. nunc reliqua videamus: nifi aut ad haec, Cato, dicere aliquod vis, aut nos jam longiores fumus. Neutrum vero, inquit ille. nam & a te perfici istam disputationem volo, nec tua mihi oratio longa videri potest. Optime, inquam. quid enim mihi potest esse optatius, quam cum Catone, omnium virtutum auctore, de virtutibus disputare? Sed primum illud vide, graviffimam illam vestram fententiam, quae familiam ducit, honestum quod fit, id esse folum bonum: honesteque vivere, bonorum finem, communem fore vobis cum omnibus, qui in una virtute constituunt finem bonorum: quodque dicitis, informari non posse virtutem, si quidpiam, nisi quod honestum sit, numeretur, idem dicetur ab illis, quos modo nominavi. mihi autem aequius videbatur, Zenonem cum Polemone disceptantem, a quo, quae essent principia naturae, acceperat, a communibus bus initiis progredientem, videre ubi primum infisteret, & unde causa controversiae nasceretur, non stantem cum iis, qui ne dicerent quidem sua summa bona esse a natura prosecta, ut iisdem argumentis, quibus illi uterentur, iisdemque sententiis.

XVII. MINIME vero illud probo, quod, cum docuistis, ut vobis videmini, solum bonum effe, quod honestum fit, tum rursum dicitis, initia proponi necesse esse apta, & accommodata naturae, quorum ex electione virtus possit exsistere. non enim in selectione virtus ponenda erat, ut idipfum, quod erat bonorum ultimum, aliud aliquid acquireret. nam omnia, quae fumenda, quaeque legenda aut optanda funt, inesse debent in fumma bonorum, ut is, qui eam adeptus fit, nihil praeterea defideret. Videfne, ut, quibus fumma est in voluptate, perspicuum sit, quid iis faciendum fit, aut non faciendum? ut nemo dubitet, eorum omnia officia quo spectare, quid sequi, quid fugere debeant. Sit hoc ultimum bonorum, quod nunc a me defenditur. apparet statim, quae fint officia, quae actiones. vobis autem, quibus nihil est aliud propositum, nisi rectum, atque honestum, unde officii, unde agendi principium nascatur, non reperietis. Hoc igitur quaeritis omnes, & ii, qui, quodcumque in mentem veniat, aut quodcumque occurrat, fe fequi dicent: & vos ad naturam revertimini. quibus natura jure responderit, non esle verum, aliunde finem beate vivendi, a se principia rei gerendae peti: esse enim unam rationem, qua & principia rerum agendarum, & ultima bonorum continerenfur: atque, ut Aristonis esset explosa sententia, dicentis, nihil differre aliud ab alio, nec effe res

ri

b

b

ullas, praeter virtutes, & vitia, inter quas quidquam omnino interesset, sic errare Zenonem, qui nulla in re, nisi in virtute, aut vitio, propensionem, ne minimi quidem momenti, ad summum bonum adipiscendum esse diceret: &, cum ad beatam vitam nullum momentum ea res haberet, ad appetitionem autem rerum, esse in his momenta diceret: quasi vero haec appetitio non ad summi boni adeptionem pertineret. Quid autem minus consentaneum est, quam, quod ajunt, cognito summo bono, reverti se ad naturam, ut ab ea petant agendi principium, id est, officii? Non enim actionis, aut officii ratio impellit ad ea, quae secundum naturam sunt, appetenda: sed ab

his & appetitio, & actio commovetur.

XVIII. Nunc venio ad illa tua brevia, quae confectaria esse dicebas: & primum illud, quo nihil potest esse brevius: Bonum omne, laudabile; laudabile autem omne honestum: igitur omne bonum, honestum. O plumbeum pugionem! Quis enim tibi illud primum concesserit? quo quidem concesso, nihil opus est secundo. si enim omne bonum, laudabile est, omne honestum est. Quis tibi ergo istud dabit, praeter Pyrrhonem, Aristonem, eorumve similes? quos tu non probas. Aristoteles, Xenocrates, tota illa familia, non dabit; quippe qui valitudinem, vires, divitias, gloriam, multa alia, bona effe dicant, laudabilia non dicant. & hi quidem ita non fola virtute, finem bonorum contineri putant, ut rebus tamen omnibus virtutem anteponant. quid censes eos esse facturos, qui omnino virtutem a bonorum fine fegregaverunt, Epicurum, Hieronymum, illos etiam, fi qui Carneadeum finem tueri volunt? Jam aut Callipho, aut Diodorus, quo poterunt

tibi istud concedere, qui ad honestatem aliud adjungant, quod ex eodem genere non fit? Placet igitur tibi, Cato, cum res sumpseris non concesfas, ex illis efficere quod velis? Jam ille forites, quo nihil putatis esse vitiosius, Quod bonum sit, id esse optabile: quod optabile, id esse expetendum: quod expetendum, laudabile: deinde reliqui gradus. sed ego in hoc refisto. eodem enim modo tibi nemo dabit, quod expetendum fit, id esse laudabile. Illud vero minime consectarium, fed in primis hebes, illorum gloriatione dignam esse beatam vitam, quod non possit sine honestate contingere, ut jure quisquam glorietur. Dabit hoc Zenoni Polemon; etiam magister ejus. & tota illa gens, & reliqui, qui virtutem omnibus rebus multo anteponentes, adjungunt ei tamen aliquid fummo in bono finiendo. Si enim virtus, digna est gloriatione, ut est, tantumque praestat ceteris rebus, ut dici vix possit: & beatus esse poterit virtute una praeditus, carens ceteris, nec tamen illud tibi concedet, praeter virtutem, nihil in bonis effe ducendum: illi autem, quibus fummum bonum fine virtute est, non dabunt fortaffe, vitam beatam habere; in quo jure possit gloriari. etfi illi quidem etiam voluptates faciunt interdum gloriosas. Vides igitur, te aut ea fumere, quae non concedantur, aut ea, quae etiam concessa, te nihil juvent.

KIX. E QUIDEM in omnibus istis conclufionibus hoc putarem philosophia, nobisque dignum, & maxime, cum summum bonum quaereremus, vitam nostram, consilia, voluntates, non verba corrigi. quis enim potest istis, quae te, ut ais, delectant, brevibus, & acutis, auditis, de sententia decedere? Nam, cum ea spectant, & avent audire. audire, cur dolor, malum non fit: dicunt illi, asperum esse dolere, molestum, odiosum, contra naturam, difficile toleratu: fed, quia nulla fit in dolore nec fraus, nec improbitas, nec malitia, nec culpa, nec turpitudo, non esse illud malum. Haec qui audierit, ut ridere non curet, discedet tamen nihilo firmior ad dolorem ferendum, quam venerat. tu autem negas fortem esse quemquam posse, qui dolorem malum putet. Cur fortior fit, fi illud, quod tute concedis, afperum, & vix ferendum putabit? Ex rebus enim timiditas, non ex vocabulis nascitur. Et ais, si una littera commota fit, fore, tota ut labet difciplina. Utrum igitur tibi litteram videor, an totas paginas commovere? ut enim fit apud illos, id quod est a te laudatum, ordo rerum conservatus, & omnia inter fe apta, & connexa, ( fic enim ajebas) tamen perfequi non debemus, fi a falfis principiis profecta congruent ipia fibi, & a proposito non aberrant. In prima igitur constitutione Zeno tuus a natura recessit; cumque fummum bonum posuisset in ingenii praestantia, quam virtutem vocamus, nec quidquam aliud bonum esse dixisset, nisi quod esset honestum, nec virtutem posse constare, si in ceteris rebus effet quidquam, quod aliud alio melius effet, aut pejus: his propofitis, tenuit prorfus confequentia. recte dicis. negare enim non possum. sed ita falsa funt ea, quae consequentur, ut illa, e quibus haec nata funt, vera esse non possint. Docent enim nos (ut fcis) dialectici, fi ea, quae rem aliquam sequantur, falsa fint, falsam illam ipsam esse, quam fequantur. Ita fit illa conclusio non folum vera, fed ita perspicua, ut dialectici ne rationem quidem reddi putent oportere: Si illud: hoc. non autem hoc. igitur ne illud quidem. fic, confequentibus

## 146 DEFIN. BON. ET MAL.

consequentibus vestris sublatis, prima tollantur. quae sequentur igitur: omnes, qui non sunt sapientes, aeque miseros esse: sapientes omnes summe beatos esse: recte sacta omnia aequalia: omnia peccata paria. quae cum magnifice primo dici viderentur, considerata minus probantur. sensus enim cujusque, & natura rerum, atque ipsa veritas clamabat quodam modo, non posse adduci, ut inter eas res, quas Zeno exaequaret, nihil interesset.

XX. POSTEA tuus ille Poenulus, ( fcis enim Citiaeos, clientes tuos, e Phoenica profectos) homo igitur acutus caufam non obtinens, repugnante natura, verba verfare coepit: & primum rebus iis, quas nos bonas ducimus, concessit, ut haberentur aptae, habiles, & ad naturam accommodatae: faterique coepit, fapienti, hoc est, summe beato, commodius tamen esse, si ca quoque habeat, quae bona non audet appellare; natura ipía accommodata effe concedit: negatque, Platonem, si sapiens non sit, eadem esse in causa, qua tyrannum Dionysium. huic mori optimum esle, propter desperationem sapientiae: illi, propter fpem, vivere : peccata autem partim esse tolerabilia, partim nullo modo, propterea quod alia peccata plures, alia pauciores quafi numeros officii praeterirent. jam infipientes alios ita esfe, ut nullo modo ad sapientiam possent pervenire: alios, qui possent, si id gessissent, sapientiam confegui. Hic loquebatur aliter, atque omnes: fentiebat idem, quod ceteri. nec vero minoris aestimanda ducebat ea, quae ipse bona negaret esse, quam illi, qui ea bona esse dicebant. Quid igitur voluit fibi, qui illa mutaverit? Saltem aliquid de pondere detraxisset, & paullo minoris

noris aestimavisset ea, quam Peripatetici, ut sentire quoque aliud, non folum dicere videretur. Quid? de ipía beata vita, ad quam omnia referuntur, quae dicitis? negatis eam effe, quae expleta fit omnibus iis rebus, quas natura defideret: totamque eam in una virtute ponitis: cumque omnis controversia aut de re soleat, aut de nomine esse; utraque earum nascitur, si aut res ignoratur, aut erratur in nomine. quorum fi neutrum est, opera danda est, ut verbis utamur quam ufitatisfimis, & quam maxime aptis, id est, rem declarantibus. Num igitur dubium est. quin, fi in re ipfa nihil peccatur a fuperioribus,

verbis illi commodius utuntur?

XXI. VIDEAMUs igitur fententias eorum: tum ad verba redeamus. Dicunt appetitionem animi moveri, cum aliquid ei secundum naturam esse videatur: omniaque, quae secundum naturam funt, aestimatione aliqua digna: eaque pro co, quantum in quoque sit ponderis, esse aestimanda: quaeque fecundum naturam fint, partim nihil habere in fefe ejus appetitionis, de qua faepe jam diximus, quae nec honesta, nec laudabilia dicantur: partim quae voluptatem habeant in omni animante, fed in homine rationem etiam: ex iis quae fint apta, ea honesta, ea pulcra, ea laudabilia: illa autem fuperiora, naturalia nominantur: quae, conjuncta cum honestis, vitam beatam perficiunt, & absolvunt. Omnium autem corum commodorum, quibus non illi plus tribuunt, qui illa bona esse dicunt, quam Zeno, qui negat, longe praestantissimum esse. quod honestum esset, atque laudabile: sed, fi duo honesta proposita sint, alterum cum valitudine. alterum cum morbo: non esse dubium, ad u-K 2 trumtrum corum natura nos ipía deductura fit. fed tamen tantam vim honestatis esse, tantumque eam rebus omnibus praestare, & excellere, ut nullis nec suppliciis, nec praemiis demoveri possit ex eo, quod rectum esse decreverit: omniaque, quae dura, difficilia, adversa videantur, ea virtutibus iis, quibus a natura essemus ornati, obteri posse, non faciles illas quidem, nec contemnendas (quid enim effet in virtute tantum?) fed ut hoc judicaremus, non esse in his partem maximam positam aut beate aut secus vivendi. Ad fummam, ea, quae Zeno aestimanda, & sumenda, & apta naturae esse dixit, eadem illi bona appellant: vitam autem beatam illi eam, quae constaret ex iis rebus, quas dixi, aut plurimis, aut gravissimis. Zeno autem, quod fuam, quod propriam speciem habeat, cur appetendum fit, id folum bonum appellat: beatam autem vitam eam folam, quae cum virtute degatur.

XXII. Sı de re disceptari oportet; nulla mihi tecum, Cato, potest esse dissensio. nihil est enim, de quo aliter tu fentias, atque ego: modo commutatis verbis ipfas res conferamus. nec hoc ille non vidit: fed verborum magnificentia est, & gloria delectatus, qui si ea, quae dicit, ita fentiret, ut verba fignificant; quid inter eum, vel Pyrrhonem, vel Aristonem interesset? sin autem eos non probabat: quid attinuit cum iis, quibuscum re concinebat, verbis discrepare? Quid si reviviscant Platonici illi, & deinceps qui eorum auditores fuerunt, & tecum ita loquantur? Nos cum te, M. Cato, studiosissimum philosophiae, justissimum virum, optimum judicem, religiofissimum testem audiremus, admirati sumus, quid esset, cur nobis Stoicos anteserres, qui de rebus

rebus bonis, & malis fentirent ea, quae ab hoc Polemone Zeno cognoverat: nominibus uterentur iis, quae prima specie, admirationem; re explicata, rifum moverent. Tu autem, fi tibi illa probabantur, cur non propriis verbis illa tenebas? fin te auctoritas commovebat : nobifne omnibus. & Platoni ipfi, nescio quem illum anteponebas? praesertim cum in republica princeps esse velles. ad eamque tuendam cum fumma tua dignitate maxime a nobis ornari, atque instrui posses? nobis enim ista quaesita, a nobis descripta, notata, praecepta funt: omniumque rerumpublicarum rectiones, genera, status, mutationes, leges etiam, & instituta, ac mores civitatum perscripsimus. eloquentiae vero, quae & principibus maxime ornamento est, & qua te audivimus valere, plurimum quantum tibi ex monumentis noftris addidiffes? Ea cum dixiffent, quid tandem talibus viris responderes? Rogarem te, inquit, ut diceres pro me tu idem, qui illis orationem di-Ctavisses, vel potius paullum loci mihi, ut his responderem, dares, nisi & te audire nunc mallem. & istis tamen alio tempore responsurus essem, tunc scilicet, cum tibi.

XXIII. A T Q U I si verum respondere velles, Cato, haec erant dicenda, Non eos tibi non probatos, tantis ingeniis homines, tantaque auctoritate, sed te animadvertisse, quas res illi propter antiquitatem parum vidissent, eas a Stoicis esse perspectas, eisdemque de rebus hos tum acutius disseruisse, tum sensisse gravius, & fortius, quippe qui primum valitudinem bonam, expetendam negent esse, eligendam dicant: non quia sit bonum valere, sed quia sit non nihilo aestimandum: neque tamen pluris quam illis videatur,

K 5

qui illud non dubitant bonum dicere. Hoc vero te ferre non potuisse, quod antiqui illi, quasi barbati, ut nos de nostris solemus dicere, crediderent, ejus, qui honeste viveret, si idem & bene valeret, bene audiret, copiosus esset, optabiliorem fore vitam, melioremque & magis expetendam, quam illius, qui aeque virbonus, multis modis effet, ut Ennii Alcmaeo,

Circumventus morbo, exfilio, atque inopia.

Illi igitur antiqui non tam acute optabiliorem illam vitam putant, praestantiorem, beatiorem. Stoici autem tantummodo praeponendam in feligendo, non quo beatior haec vita fit, fed quod ad naturam accommodatior, & qui fapientes non funt, omnes aeque miseros ese. Stoici haec videlicet viderunt. illos autem id fugerat fuperiores: qui arbitrabantur, homines sceleribus, & parricidiis inquinatos, nihilo miseriores elle, quam eos, qui cum caste & integre viverent, nondum perfectam illam fapientiam essent consecuti. atque hoc loco fimilitudines eas, quibus illi uti folent, Quis enim ignorat, fi diffimillimas proferebas. plures ex alto emergere velint, propius fore cos quidem ad respirandum, qui ad summam jam aquam appropinquant, fed nihilo magis respirare posse, quam eos, qui funt in profundo? nihil ergo adjuvat procedere, & progredi in virtute, quo minus miferrimus fit, antequam ad eam pervenerit, quoniam in aqua nihil adjuvat: & quoniam catuli, qui jam despecturi sunt, caeci aeque, & ii, qui modo nati; Platonem quoque necesse est, quoniam nondum videbat sapientiam, aeque caecum animo, ac Phalarim fuisse.

XXIV. ISTA similia non funt, Cato: in quibus quamvis multum processeris, tamen illud in eadem causa est, a quo abesse velis, donec evaseris. nec enim ille respirat, ante quam emersit, & catuli aeque caeci priusquam despexerunt, ac fi ita futuri semper essent. illa sunt similia: hebes acies est cuipiam oculorum: corpore alius languescit: hi curatione adhibita levantur in dies: alter valet plus quotidie: alter videt. hi fimiles funt omnibus, qui virtuti student: levantur vitiis, levantur erroribus, nisi forte censeres Ti. Gracchum patrem non beatiorem fuisse, quam filium, cum alter stabilire rempublicam studuerit, alter evertere. nec tamen ille erat fapiens: quis enim hoc? aut quando? aut ubi? aut unde? fed quia studebat laudi, & dignitati, multum in virtute procefferat. Conferam autem avum tuum, Drufum, cum C. Graccho ejus fere aequali. quae hic reipublicae vulnera imponebat, eadem ille fanabat. Sed nihil est, quod tam miseros faciat, quam impietas, & scelus. Ut jam omnes insipientes fint miseri, quod profecto sunt: non est tamen aeque miser, qui patriae consulit, & is, qui illam exftinctam cupit. levatio igitur vitiorum magna fit iis, qui habent ad virtutem progreffionis aliquantulum. Veftri autem progreffionem ad virtutem fieri ajunt, levationem vitiorum fieri negant. At, quo utuntur homines acuti argumento ad probandum, operae pretium Quarum, inquiunt, artium est considerare. fumma crescere potest, earum etiam contrariarum fumma poterit augeri. ad virtutis autem fummam accedere nihil potest. ne vitia quidem igitur crescere poterunt, quae funt virtutum contraria. Utrum igitur tandem, perspicuisne dubia aperiuntur, an dubiis perspicua tolluntur? Atqui hoc perspicuum est, vitia alia in aliis esse majora: illud dubium, ad id, quod fummum bonum dicitis, ecquaenam fieri possii accessio. vos autem cum perspicuis dubia debeatis illustrare, dubiis perspicua conamini tollere. Itaque usi eadem ratione, qua sum paullo ante usus, haerebitis. si enim propterea vitia alia aliis majora non sunt, quia ne ad finem quidem bonorum eum, quem vos facitis, quidquam potest accedere: quoniam perspicuum est, vitia non esse omnium paria, sinis bonorum vobis mutandus est. Teneamus enim illud necesse est, cum consequens aliquod falsum sit, illud, cujus id consequens aliquod falsum sit, illud, cujus id consequens

quens fit, non posse esse verum.

XXV. QUAE est igitur causa istarum angustiarum? gloriosa ostentatio in constituendo fummo bono. cum enim, quod honestum sit, id folum bonum ese confirmatur, tollitur cura valitudinis, diligentia rei familiaris, administratio reipublicae, ordo gerendorum negotiorum, officia vitae. ipfum denique illud honestum, in quo uno vultis esse omnia, deserendum est. quae dililigentissime contra Aristonem dicuntur a Chryfippo. Ex ea difficultate illae fallaciloquentiae (ut ait Accius) malitiae natae funt. Quod enim fapientia ubi pedem poneret non habebat, sublatis officiis omnibus: officia autem tollebantur, delectu omni, & discrimine remoto (quae enim esse poterant rebus omnibus sic exaequatis, ut inter eas nihil intereffet?) ex his angustiis ista evaferunt deteriora, quam Aristonis. illa tamen simplicia: vestra versuta. Roges enim Aristonem, bonane ei videantur haec, vacuitas doloris, divitiae, valitudo? neget. quid, quae contraria funt his, malane? nihilo magis. Zenonem roges. respondeat totidem verbis. admirantes quaeramus ab utroque, quonam modo vitam agere poflimus.

de

fimus, fi nihil interesse nostra putemus, valeamus, aegrine fimus: vacemus, an cruciemur dolore: frigus, famem propulsare possimus, necne possimus: vives, inquit Aristo, magnifice, atque praeclare: quod erit cumque visum, ages, numquam angere, numquam cupies, numquam timebis. Quid Zeno? portenta haec esse dicit, nec ea ratione ullo modo posse vivi; sed differre inter honestum, & turpe, nimium quantum, nescio quid immensum: inter ceteras res nihil omnino in-Idem adhuc: (audi reliqua, & rifum tereffe. contine, fi potes) Media illa, inquit, inter quae nihil interest, tamen ejusmodi sunt, ut eorum alia eligenda fint, alia rejicienda, alia omnino negligenda, hoc est, ut eorum alia velis, alia nolis, alia non cures. At modo dixeras, nihil in his rebus esse, quod interesset. Et nunc idem dico, inquies, fed ad virtutes, & ad vitia, nihil intereffe.

XXVI. Quis istuc, quaeso, nesciebat? Verum audiamus. Ista, inquit, quae dixisti, valere, locupletem esse, non dolere, bona non dico, fed dicam Graece Tronymira, Latine autem producta: fed praepofita, aut praecipua malo. fic tolerabilius, & mollius. Illa autem, egestatem, morbum, dolorem, non appello mala, fed, fi libet, rejectanea. Itaque illa non dico me expetere, sed legere, nec optare, sed sumere: contraria autem non fugere, sed quasi secernere. Quid ait Aristoteles, reliquique Platonis alumni? Se omnia, quae fecundum naturam fint, bona appellare: quae autem contra, mala. Videfne igitur, Zenonem tuum cum Aristone verbis consistere, re dissidere: cum Aristotele, & illis re confentire, verbis discrepare? cur igitur, cum de re conveniat, non malimus ufitate loqui? Aut doceat, paratiorem me ad contemnendam pecuniam fore, fi illam in rebus praepofitis, quam fi in bonis duxero: fortioremque in patiendo dolore. si eum asperum, & difficilem perpessu, & contra naturam esfe, quam si malum dixero. Facete M. Piso, familiaris noster, & alia multa, & hoc loco Stoicos irridebat. Quid enim ajebat? bonum negas esle divitias, praepositum esle dicis. quid adjuvas? avaritiamne minuis? quod fi verbum fequimur, primum longius verbum, praepofitum, quam bonum. Nihil ad rem. Ne fit fane, at certe gravius, nam bonum ex quo appellatum fit, nescio: praepositum ex eo credo. quod praeponatur aliis. id mihi magnum videtur. itaque dicebat plus tribui divitiis a Zenone. qui eas in praepositis poneret, quam ab Aristotele, qui bonum este divitias fateretur. sed nec magnum bonum, & prae rectis honestisque, contemnendum ac dispiciendum, nec magnopere expetendum: omninoque de omnibus istis verbis a Zenone mutatis ita disputabat, & quae bona negarentur esse ab eo, & quae mala, illa laetioribus nominibus ab eo appellari quam a nobis, haec tristioribus.

XXVII. Piso igitur hoc modo, vir optimus, tuique, ut scis, amantissimus, nos paucis ad haec additis Finem faciamus aliquando. longum est enim ad omnia respondere, quae a te dicta sunt. nam ex iisdem verborum praestigiis & regna nata vobis sunt, & imperia, & divitiae, & tantae quidem, ut omnia, quae ubique sint, sapientis esse dicatis. solum praeterea formosum, solum liberum, solum civem: stultorum omnia contraria, quos etiam insanos esse vultis. Haec

Tapasoga illi, nos admirabilia dicamus. Quid autem habent admirationis, cum prope accefferis? conferam tecum, quam cuique verbo rem fubiicias: mulla erit controversia. omnia peccata paria dicitis. non ego tecum jam ita loquor, ut iifdem his de rebus, cum L. Murenam, te accufante, defenderem. apud imperitos tum illa dicta funt: aliquid etiam coronae datum: nunc agendum est subtilius. Peccata paria quonam modo? quia nec honesto quidquam honestius, nec turpi turpius. Perge porro. nam de isto magna disfenfio est. illa argumenta propria videamus, cur omnia peccata fint paria. Ut, inquit, in fidibus plurimis, fi nulla earum ita contenta numeris fit, ut concentum fervare possit, omnes aeque incontentae fint: fic peccata, quia discrepant, aeque discrepant: paria funt igitur. Hic ambiguo ludimur. aeque enim contingit omnibus fidibus, ut incontentae fint: illud non continuo, ut aeque incontentae. collatio igitur ista te nihil juvat. nec enim omnes avaritias fi aeque avaritias esse dixerimus, sequitur etiam ut aequas esse dicamus. Ecce aliud fimile diffimile. Ut enim. inquit, gubernator aeque peccat, fi palearum navem evertit, & fi auri: item aeque peccat, qui parentem, & qui fervum injuria verberat. Haec non videre, cujus generis onus navis vehat, ad gubernatoris artem nihil pertinere ? itaque, aurum, paleamve portet, ad bene, aut ad male gubernandum, nihil interesse. at quid inter parentem, & servulum interfit, intelligi & potest, & debet. ergo in gubernando nihil, in officio plurimum interest, quo in genere peccetur. & si in ipsa gubernatione negligentia est navis eversa, majus est peccatum in auro, quam in palea. Omnibus enim artibus artibus volumus attributam esse eam, quae communis appellatur prudentia: quam omnes, qui cuique artificio praesunt, debent habere. Ita ne

hoc modo paria quidem peccata funt.

XXVIII. URGENT tamen, & nihil remittunt. Quoniam, inquiunt, omne peccatum, imbecillitatis, & inconstantiae est: haec autem vitia, in omnibus stultis aeque magna sunt: necesse est paria elle peccata. Quali vero aut concedatur, in omnibus stultis aeque magna esse vitia, & eadem imbecillitate, & inconstantia L. Tubulum fuifle, qua illum, cujus is condemnatus est rogatione, P. Scaevolam: & quasi nihil inter res quoque ipfas, in quibus peccatur, interfit; ut, quo hae majores, minorefve fint, eo, quae peccentur in his rebus, aut majora fint, aut minora. Itaque (jam enim concludatur oratio) hoc uno vitio maxime mihi premi videntur tui Stoici, quod fe polle putant duas contrarias fententias obtinere. quid enim est tam repugnans, quam eundem dicere, quod honestum sit, solum id bonum esse, qui dicat, appetitionem rerum ad vivendum accommodatarum, a natura profectam? Ita cum ea volunt retinere, quae superiori sententiae conveniunt, in Aristonem incidunt: cum id fugiunt; re eadem defendunt, quae Peripatetici; verba tenent mordicus. quae rurfus dum fibi evelli ex ordine nolunt, horridiores evadunt, asperiores, duriores & oratione, & moribus. Quam illorum tristitiam, atque asperitatem sugiens Panaetius, nec acerbitatem fententiarum, nec differendi spinas probavit: fuitque in altero genere mitior, in altero illustrior: femperque habuit in ore Platonem, Aristotelem, Xenocratem, Theophrastum, Dicaearchum, ut ipfius scripta declarant. quos quidem quidem tibi studiose, & diligenter tractandos, magnopere censeo. Sed quoniam advesperascit, & mihi ad villam revertendum est: nunc quidem hactenus: verum hoc idem saepe faciamus. Nos vero, inquit ille. nam quid possumus facere melius? & hanc quidem primam exigam a te operam, ut audias me, quae a te dicta sunt, resellentem. sed memento, te, quae nos sentiamus, omnia probare, ni quod verbis aliter utamur: mihi autem vestrorum nihil probari. Scrupulum, inquam, abeunti. sed videbimus. Quae cum essentiamus, discessimus.



M. TULLII



M. Tullii Ciceronis
DE FINIBUS

## Bonorum & Malorum

A D

## BRUTUM

LIBER QUINTUS.

UM audivissem Antiochum,
Brute, ut solebat, cum M. Pifone, in eo gymnasio, quod Ptolemaejum vocatur, unaque nobiscum Q. frater, & T. Pomponius, & L. Cicero, frater noster, cognatione patruelis, amore germanus: constituimus inter nos, ut ambulationem postmeridianam consiceremus in Academia,

mia, maxime quod is locus ab omni turba id temporis vacuus effet. Itaque ad tempus ad Pifonem omnes, inde vario fermone fex illa a Dipylo stadia confecimus. cum autem venisfemus in Academiam, non fine caufa nobilitata spatia, solitudo eratea, quam volueramus. Tum Pifo, Naturane nobis hoc, inquit, datum dicam, an errore quodam: ut, cum ea loca videamus, in quibus memoria dignos viros acceperimus multum esse versatos, magis moveamur, quam siquando eorum ipforum aut facta audiamus, aut fcriptum aliquod legamus? velut ego nunc moveor. venit enim mihi Platonis in mentem: quem accepimus primum hic disputare solitum: cujus etiam illi hortuli propinqui non memoriam folum mihi afferunt; sed ipsum videntur in conspectu meo hic ponere. hic Speusippus, hic Xenocrates, hic ejus auditor Polemo: cujus ipfa illa fessio fuit, quam videmus. equidem etiam curiam nostram, Hostiliam dico, non hanc novam, quae mihi minor esse videtur, posteaquam est major; folebam intuens, Scipionem, Catonem, Laelium, nostrum vero in primis avum cogitare. Tanta vis admonitionis inest in locis; ut non fine causa ex his memoriae ducta sit disciplina. Tum Quintus, Est plane, Piso, ut dicis, inquit. nam me ipfum huc modo venientem convertebat ad sese Coloneus ille locus, cujus incola Sophocles ob oculos versabatur: quem scis quam admirer, quamque eo delecter. me quidem ad altiorem memoriam Oedipodis huc venientis, & illo mollissimo carmine, quaenam essent ipsa haec loca, requirentis, species quaedam commovit, inanis scilicet, sed commovit tamen. Tum Pomponius, At ego, quem vos, ut deditum Epicuro,

picuro, insectari soletis, sum multum equidem cum Phaedro, quem unice diligo, ut scitis, in Epicuri hortis, quos modo praeteribamus. sed veteris proverbii admonitu, vivorum memini: nec tamen Epicuri licet oblivisci, si cupiam: cujus imaginem non modo in tabulis nostri familiares,

fed etiam in poculis, & in anulis habent.

II. H I c ego, Pomponius quidem, inquam noster jocari videtur, & fortasse suo jure. ita enim Athenis fe collocavit, ut sit paene unus ex Atticis, ut id etiam cognomine videatur habiturus. Ego autem tibi, Pifo, affentior, usu hoc evenire, ut acrius aliquanto, & attentius de claris viris. locorum admonitu, cogitemus, scis enim me quodam tempore Metapontum venisse tecum, nec ad hospitem ante divertisse, quam Pythagorae ipfum illum locum, ubi vitam ediderat, fedemque viderim. hoc autem tempore, etfi multa in omni parte Athenarum funt in ipfis locis indicia fummorum virorum: tamen ego illa moveor exedra. Modo enim fuit Carneades: quem videre videor. est enim nota imago: a sedeque ipsa tanta ingenii magnitudine orbata defiderari illam vocem. Tum Pifo, Quoniam igitur aliquid omnes, quid Lucius noster, inquit? an eum locum libenter invifit, ubi Demosthenes, & Aeschines inter se decertare soliti sunt? suo enim quisque studio maxime ducitur. Et ille, cum erubuiffet. Noli, inquit, ex me quaerere, qui in Phalericum etiam descenderim: quo in loco ad fluctum ajunt declamare folitum Demosthenem, ut fremitum affuesceret voce vincere. modo etiam paullum ad dextram de via declinavi, ut ad Periclis fepulchrum accederem, quamquam id quidem infinitum est in hac urbe: quacumque enim ingredimur, in aliquam historiam vestigium ponimus.

Tum Pifo, Atqui, Cicero, inquit, ista studia, si ad imitandos summos viros spectant, ingenioforum funt. fin tantummodo ad indicia veteris memoriae cognoscendae, curiosorum, te autem hortamur omnes, currentem quidem, ut fpero, ut eos, quos novisse vis, etiam imitari velis. Hic ego, Etfi facit hic quidem, inquam, Piso, (ut vides) ea, quae praecipis: tamen mihi grata est hortatio tua. Tum ille amicissime, ut folebat. Nos vero, inquit, omnes omnia ad hujus adolescentiam conferamus, in primisque ut aliquid fuorum ftudiorum philosophiae quoque impertiat, vel ut te imitetur, quem amat: vel ut illud ipfum, quod studet, facere possit ornati-Sed utrum hortandus es nobis, Luci, inquit, an etiam tua sponte propensus es? mihi quidem Antiochum, quem audis, fatis belle videris attendere. Tum ille timide, vel potius verecunde, Facio, inquit, equidem: sed audistine modo de Carneade? rapior illuc. revocat autem Antiochus: nec est praeterea, quem audiamus.

III. Tum Piso, Etsi hoc, inquit, fortasse non poterit sic abire, cum hic adsit, (me autem dicebat) tamen audebo te ab hac Academia nova ad veterem illum vocare: in qua ut dicere Antiochum audiebas, non ii soli numerantur, qui Academici vocantur, Speusippus, Xenocrates, Polemo, Crantor, ceterique, sed etiam Peripatetici veteres, quorum princeps Aristoteles, quem, excepto Platone, haud scio an recte dixerim principem philosophorum. Ad eos igitur converte te, quaeso. ex eorum enim scriptis, & institutis cum omnis doctrina liberalis, omnis historia, omnis sermo elegans sumi potest, tum varietas est tanta artium, ut nemo sine eo instrumen-

to ad ullam rem illustriorem fatis ornatus possit accedere. ab his oratores, ab his imperatores, ac rerum publicarum principes exstiterunt. ut ad minora veniam, mathematici, poetae, mufici, medici denique ex hac, tamquam ex omnium artium officina, profecti funt. Ad quae ego, Scis me, inquam, istud idem sentire, Piso: sed a te opportune mentio facta est. studet enim meus audire Cicero, quaenam sit istius veteris, quam commemoras, Academiae de finibus bonorum, Peripateticorumque fententia. cenfemus autem te facillime id explanare posse, quod & Staseam Neapolitanum multos annos habueris apud te, & complures jam menses Athenis haec ipsa te ex Antiocho vidimus exquirere. Et ille ridens, Age, age, inquit (fatis enim scite me nostri sermonis principium esle voluisti) exponamus adolescenti, si qua forte possumus. dat enim id nobis folitudo, quod si quis Deus diceret, numquam putarem, me in Academia, tamquam philosophum, disputaturum, sed ne, dum huic obsequor, vobis molestus sim. Mihi, inquam, qui te id ipfum rogavi? Tum Quintus, & Pomponius cum idem se velle dixissent, Piso exorsus est, cujus oratio, attende quaeso, Brute, satisse videatur Antiochi complexa esse sententiam: quam tibi, qui fratrem ejus Aristum frequenter audieris, maxime probatam existimo.

IV. Sic est igitur locutus. Quantus ornatus in Peripateticorum disciplina sit, satis est a me, ut brevissime potui, paullo ante dictum. Sed est forma ejus disciplinae, sicut sere ceterarum, triplex. una pars est, natura: disserendi, altera: vivendi, tertia. natura sic ab iis investigata est, ut nulla pars caelo, mari, terra, (ut poetice lo-

quar)

quar ) praetermissa sit. Quinetiam, cum de rerum initiis, omnique mundo locuti essent, ut multa non modo probabili argumentatione, fed etiam necessaria mathematicorum ratione concluderent: maximam materiam ex rebus per fe investigatis ad rerum occultarum cognitionem attulerunt. Persecutus est Aristoteles animantium omnium ortus, victus, figuras. Theophrastus autem stirpium naturas, omniumque fere rerum, quae e terra gignerentur, causas, atque rationes. qua ex cognitione facilior facta est investigatio rerum occultiffimarum: differendique ab iifdem non dialectice folum, fed etiam oratorie praecepta funt tradita: ab Aristoteleque principe de singulis rebus in utramque partem dicendi exercitatio est instituta, ut non contra omnia semper, ficut Arcefilas, diceret, & tamen, ut in omnibus rebus, quidquid ex utraque parte dici posset, expromeret. Cum autem tertia pars bene vivendi praecepta quaereret, ea quoque est ab ijsdem non folum ad privatae vitae rationem, fed etiam ad rerumpublicarum rectionem relata. omnium fere civitatum non Graeciae folum, fed etiam Barbariae, ab Aristotele, mores, instituta, disciplinas; a Theophrasto leges etiam cognovimus. cumque uterque eorum docuisset, qualem in republica principem esle conveniret, pluribus praeterea cum scripfisset, qui esset optimus reipublicae status: hoc amplius Theophrastus, quae essent in republica inclinationes rerum, & momenta temporum, quibus effet moderandum, utcumque res postularet. Vitae autem degendae ratio maxime quidem illis placuit quieta, in contemplatione, & cognitione posita rerum: quae quia deorum erat vitae fimillima, fapiente vifa est dignissima, L 2 atque atque his de rebus & splendida est eorum, & il-

lustris oratio.

V. D E summo autem bono, quia duo genera librorum funt, unum populariter scriptum, quod ¿¿orepiner appellabant; alterum limatius, quod in commentariis reliquerunt: non femper idem dicere videntur: nec in fumma tamen ipfa aut varietas est ulla, apud hos quidem, quos nominavi, aut inter ipfos diffenfio, fed cum beata vita quaeratur, idque fit unum, quod philosophia spectare, & segui debeat : sitne ea tota sita in potestate sapientis, an possit aut labefactari, aut eripi rebus adversis, in eo nonnumquam variari inter eos, & dubitari videtur. quod maxime efficit Theophrasti de beata vita liber: in quo multum admodum fortunae datur. quod fi ita fe habeat, non possit beatam praestare vitam fapientia. haec mihi videtur delicatior, ut ita dicam, molliorque ratio, quam virtutis visgravitafque postulat. quare teneamus Aristotelem, & eius filium Nicomachum: cujus accurate scripti de moribus libri, dicuntur illi quidem esse Aristotelis: fed non video, cur non potuerit patri fimilis esle filius. Theophrastum tamen adhibeamus ad pleraque; dummodo plus in virtute teneamus, quam ille tenuit, firmitatis, & roboris. Simus igitur contenti his. namque horum posteri, meliores illi quidem, mea fententia, quam reliquarum philosophi disciplinarum: sed ita degenerant, ut ipfi ex fe nati esse videantur, primum Theophrasti Strato, physicum se voluit. in quo etfi est magnus, tamen nova pleraque, & perpauca de moribus. Hujus Lyfias & oratione locuples, rebus ipfis jejunior. concinnus deinde & elegans shujus Aristo: fed ea, quae defideratur a magno philosopho,

philosopho, gravitas in eo non fuit. scripta fane & multa, & polita: fed nescio quo pacto auctoritatem oratio non habet. Praetereo multos, in his doctum hominem, & fuavem Hieronymum: quem jam cur Peripateticum appellem, nescio. summum enim bonum exposuit, vacuitatem doloris. qui autem de fummo bono dissentit, de tota philosophiae ratione diffentit. Critolaus imitari antiquos voluit: & quidem est gravitate proximus, & redundat oratio. attamen is quidem in patriis institutis manet. Diodorus, ejus auditor, adjungit ad honestatem, vacuitatem doloris. Hic quoque fuus est: de summoque bono dissentiens, dici vere Peripateticus non potest. Antiquorum autem fententiam Antiochus noster mihi videtur perfequi diligentissime: quam eandem Aristotelis fuisse, & Polemonis docet.

VI. FACIT igitur Lucius noster prudenter, qui audire de fummo bono potissimum velit. hoc enim constituto in philosophia, constituta funt omnia, nam ceteris in rebus five praetermissum, five ignoratum est quippiam, non plus incommodi est, quam quanti quaeque earum rerum est, in quibus neglectum est aliquid. summum autem bonum fi ignoretur, vivendi rationem ignorari necesse est. ex quo tantus error consequitur, ut, quem in portum se recipiant, scire non possint. cognitis autem rerum finibus, cum intelligitur, quid fit & bonorum extremum, & malorum, inventa vitae via est, conformatioque omnium offi-Est igitur, quo quidque referatur: ex ciorum. quo, id quod omnes expetunt, beate vivendi ratio inveniri, & comparari potest. quod quoniam in quo fit, magna diffenfio est: Carneadea nobis adhibenda divisio est, qua noster Antiochus li-L 3 benter benter uti solet. Ille igitur vidit, non modo quot fuiffent adhuc philosophorum de summo bono, sed quot omnino esse possent sententiae. Negabat igitur ullam esse artem, quae ipsa a se proficisceretur. etenim semper iliud extra est, guod arte comprehenditur. nihil opus est exemplis hoc facere longius. est enim perspicuum, nullam artem in se versari, sed esse aliud artem ipfam, aliud quod propofitum fit arti. Quoniam ut medicina valitudinis, navigationis gubernatio, fic vivendi ars est prudentia: necesse est eam quoque ab alia re esse constitutam, & prosectam. Constitit autem fere inter omnes, id, in quo prudentia versaretur, & quod assequi vellet, aptum, & accommodatum naturae esse oportere, & tale, ut ipsum per se invitaret, & alliceret appetitum animi: quem opuno Graeci vocant. Quid autem fit, quod ita moveat, itaque a natura in primo ortu appetatur, non constat, deque eo est inter philosophos, cum summum bonum exquiritur, omnis diffensio. totius enim quaestionis ejus, quae habetur de finibus bonorum & malorum, cum quaeritur, in his quid fit extremum, & ultimum, fons reperiendus est, in quo fint prima invitamenta naturae. quo invento, omnis ab eo, quafi capite, de fummo bono & malo disputatio ducitur.

VII. VOLUPTATIS alii primum appetitum putant, & primam depulsionem doloris: alii censent primum ascitum, doloris vacuitatem, & primum declinatum, dolorem. Ab his alii, quae prima fecundum naturam nominant, proficifcuntur: in quibus numerant incolumitatem, conservationemque omnium partium, valitudinem, fenfus integros, doloris vacuitatem, vires, pulcritudinem,

critudinem, ceteraque generis ejusdem: quorum fimilia funt prima in animis, quafi virtutum igniculi, & femina. Ex his tribus cum unum aliquod fit, quo primum natura moveatur vel ad appetendum, vel ad repellendum, nec quidquam omnino, praeter haec tria, possit esse: necesse est omnino officium aut fugiendi, aut sequendi, ad eorum aliquid referri; ut illa prudentia, quam artem vitae effe diximus, in earum trium rerum aliqua versetur, a qua totius vitae ducat exordium. Ex eo autem, quod statuerit esse. quo primum natura moveatur, exliftet etiam recti ratio, atque honesti, quae cum uno aliquo ex tribus illis congruere possit, ut aut id honeflum fit, facere omnia, aut voluptatis caufa, etiam fi eam non consequare; aut non dolendi, etiam fi id affequi nequeas: aut eorum, quae fecundum naturam, adipifcendi. Ita fit, ut, quanta differentia est in principiis naturalibus, tanta fit in finibus bonorum malorumque diffimilitudo. Alii rursus iisdem a principiis, omne officium referunt aut ad voluptatem, aut ad non dolendum, aut ad prima illa fecundum naturam obtinenda. Expositis jam igitur sex de summo bono sententiis, trium proximarum hi principes; voluptatis, Ariftippus; non dolendi, Hieronymus; fruendi rebus iis, quas primas fecundum naturam effe diximus, Carneades, non ille quidem auctor, fed defenfor, differendi causa fuit. Superiores tres erant, quae esse possent: quarum est una sola defenfa, eaque vehementer. nam voluptatis caufa facere omnia, cum, etiam fi nihil confequamur, tamen ipfum illud confilium ita faciendi, per fe expetendum, & honestum, & folum bonum fit, nemo dicit. ne vitationem quidem doloris ipfam L 4

per se quisquam in rebus expetendis putavit, ne si etiam evitare posset. At vero sacere omnia, ut adipiscamur quae secundum naturam sint, etiam si ea non assequamur, id esse & honestum, & solum per se expetendum, & solum bonum Stoici dicunt.

VIII. S'E x igitur hae funt fimplices de fummo bonorum malorumque sententiae: duae fine patrono, quattuor defensae, junctae autem, & duplices expositiones summi boni, tres omnino suerunt: nec vero plures, fi penitus rerum naturam videas, esse potuerunt. nam aut voluptas adjungi potest ad honestatem, ut Calliphoni, Dinomachoque placuit: aut doloris vacuitas, ut Diodoro: aut prima naturae, ut antiquis: quos eofdem Academicos, & Peripateticos nominamus. Sed quoniam non possunt omnia simul dicihaec in praesentia nota esse debebunt, voluptatem semovendam esse: quando ad majora quaedam, ut jam apparebit, nati fumus. de vacuitate doloris eadem fere dici folent, quae de voluptate. quoniam igitur & de voluptate cum Torquato, & de honestate, in qua una omne bonum poneretur, cum Catone est disputatum: primum, quae contra voluptatem dicta funt, eadem fere cadunt contra vacuitatem doloris. Nec vero adia funt quaerenda contra Carneadeam illam fententiam, quocumque enim modo fummum bonum fic exponitur, ut id vacet honestate: nec officia, nec virtutes in ea ratione, nec amicitiae constare possunt. Conjunctio autem cum honestate vel voluptatis, vel non dolendi, id ipsum honestum, quod amplecti vult, efficit turpe. ad eas enim res referre quae agas: quarum una, fi quis malo careat, in summo eum bono dicat esse:

altera versetur in levissima parte naturae, obscurantis est omnem splendorem honestatis, ne dicam inquinantis. Reftant Stoici, qui cum a Peripateticis, & Academicis omnia transtulissent. nominibus aliis eafdem res fecuti funt. Hos contra fingulos dici est melius. sed nunc, quod agimus, de illis cum volemus. Democriti autem fecuritas, quae est animi tamquam tranquillitas, quam appellant everyiar, eo separanda fuit ab hac disputatione, quia ista animi tranquillitas, ca ipfa est beata vita. quaerimus autem, non quae fit, sed unde sit. Jam explosae, ejectacque sententiae Pyrrhonis, Aristonis, Herilli, quod in hunc orbem, quem circumscripsimus, incidere non possunt, adhibendae omnino non sucrunt. nam cum omnis haec quaestio de finibus, & quafi de extremis bonorum & malorum, ab eo proficifcatur, quod dicimus naturae effe aptum, & accommodatum, quodque ipfum per fe primum appetatur: hoc totum & ii tollunt, qui in rebus iis, in quibus nihil, quod non aut honestum, aut turpe fit, negant effe ullam caufam, cur aliud alii anteponatur, nec inter eas res quidquam omnino putant interesse: & Herillus, si ita fenfit, nihil esse bonum, praeter scientiam, omnen confilii capiendi caufam, inventionemque officii fustulit. Sic, exclusis fententiis religuorum. cum praeterea nulla esse possit, haec antiguorum valeat necesse est.

IX. ERGO instituto veterum, quo etiam Stoici utuntur, hinc capiamus exordium. Omne animal se ipsum diligit, ac simul ut ortum est, id agit, ut se conservet, quod hic ei primus ad omnem vitam tuendam appetitus a natura datur, se ut conservet, atque ita sit assectum, ut o-

ptime

ptime secundum naturam affectum esse possit. Hanc initio constitutionem confusam habet, & incertam, ut tantummodo se tueatur, qualecumque fit. fed nec quid fit, nec quid possit, nec quid ipfius natura fit, intelligit. Cum autem processit paullum, & quatenus quidquid se attingat, ad seque pertineat, perspicere, coepit, tum fenfim incipit progredi, seseque agnoscere, & intelligere. quam ob causam habet eum, quem diximus, animi appetitum: coeptatque & ea, quae naturae apta fentit, appetere, & propulfare contraria. ergo omni animali illud, quod appetit, pofitum est in eo, quod naturae est accommodatum. ita finis bonorum exliftit, fecundum naturam vivere, fic affectum, ut optime affici poffit, ad naturamque accommodatissime. Quoniam autem sua cujusque animantis natura est, neceffe est quoque finem omnium hunc esse, ut natura expleatur. nihil enim prohibet, quaedam esse & inter se animalibus reliquis, & cum bestiis homini communia, quoniam omnium est natura communis. fed extrema illa, & fumma, quae quaerimus, inter animalium genera, distincta, & difpertita funt, & fua cuique propria, & ad id apta, quod cujusque natura desiderat. Quare cum dicimus, omnibus animalibus extremum esle, secundum naturam vivere; non ita accipiendum est, quasi dicamus, unum este omnium extremum: fed ut omnium artium recte dici potest commune esle, ut in aliqua scientia versetur, scientiam autem suam cujusque artis esle: sic commune animalium omnium fecundum naturam vivere, fed naturas effe diversas, ut aliud equo fit natura, aliud bovi, aliud homini, & tamen in omnibus fumma communis, & quidem non folum

folum in animalibus, fed etiam in rebus omnibus iis, quas natura alit, auget, & tuetur: in quibus videmus, ca, quae gignuntur e terra, multa quodam modo efficere ipía fibi per fe, quae ad vivendum, crescendumque valeant, & suo genere perveniant ad extremum: ut jam liceat una comprehensione omnia complecti; non dubitemque dicere, omnem naturam esse conservatricem sui, idque habere propositum quasi finem, & extremum, fe ut cuftodiat quam in optimo fui generis statu: ut necesse sit, omnium rerum, quae natura vigeant, fimilem effe finem, non eundem. ex quo intelligi debet, homini id esse in bonis ultimum, fecundum naturam vivere: quod ita interpretemur, vivere ex hominis natura undique perfecta, & nihil requirente. Haec igitur nobis explicanda funt: fed fi enodatius, vos ignoscetis. hujus enim aetati, & huic, nunc hoc primum fortaffe audienti, fervire debemus. Ita prorsus, inquam. etsi ea quidem, quae adhuc dixisti, quamvis ad aetatem recte isto modo dicerentur.

X. Exposita a igitur, inquit, terminatione rerum expetendarum, cur ista se res ita habeat, ut dixi, deinceps demonstrandum est. quamobrem ordiamur ab eo, quod primum possui. quod idem reapse primum est, ut intelligamus, omne animal se ipsum diligere. quod quamquam dubitationem non habet (est enim infixum in ipsa natura, comprehenditur suis cujusque sensibus, sic, ut, contra si quis dicere velit, non audiatur) tamen, nequid praetermitamus, rationes quoque, cur hoc ita sit, afferendas puto. Etsi qui potest intelligi, aut cogitari, esse aliquod animal, quod se oderit? res enim concurrent

concurrent contrariae. nam cum appetitus ille animi aliquid ad fe trahere coeperit confulto. quod fibi obfit, quia fit fibi inimicus: cum id fua causa faciet; & oderit se, & simul diliget: quod fieri non potest. necesse est quidem, si quis sibi ipsi inimicus est, eum, quae bona sunt, mala putare: bona contra, quae mala: & quae appetenda, fugere: & quae fugienda, appetere: quae fine dubio vitae funt eversio. neque enim. fi nonnulli reperiuntur, qui aut laqueos, aut alia exitia quaerant, aut, ut ille apud Terentium. qui decrevit tantisper se minus injuriae suo gnato facere, (ut ait ipse) dum fiat miser, inimicus ipse sibi putandus est. Sed alii dolore moventur, alii cupiditate: iracundia etiam multi efferuntur: & cum in mala scientes irruunt, tamen se optime sibi consulere arbitrantur: itaque dicunt, nec dubitant,

Mihi sic usus est: tibi ut opus est facto, face: velut, qui ipfi fibi bellum indixissent, cruciari dies, noctes torqueri vellent: nec vero sese ipsi accufarent ob eam caufam, quod fefe male rebus fuis confuluisse dicerent. eorum enim haec est querela, qui fibi cari funt, seseque diligunt. Quare, quotiescunque dicetur male de se quis mereri, fibique esse inimicus, atque hostis, vitam denique fugere, intelligatur aliquam fubeffe ejufmodi causam, ut ex eo ipso possit intelligi, sibi quemque esse carum. Nec vero id satis est, neminem esle, qui ipse se oderit: sed illud quoque intelligendum est, neminem esle, qui, quo modo se habeat, nihil fua cenfeat interesse. tolletur enim appetitus animi, fi, ut in iis rebus, inter quas nihil interest neutram in partem propensiores fimus, item in nobifmetiplis, quemadmodum

affectelle.

lit, ut e ferat cum tibus tame in rem mus nofr quoe bi effe

mor

Λ

tura preh unt tura faci inte futu tura qui qua aut circ qui

qui

affecti fimus, nihil nostra arbitrabimur interesses.

XI. A T Q U E etiam illud, si quis dicere velit, perabsurdum sit: ita diligi a sese quemque,
ut ea vis diligendi ad aliam rem quampiam referatur, non ad eum ipsum, qui sese diligat. hoc
cum in amicitiis, cum in officiis, cum in virtutibus dicitur, quomodocumque dicitur, intelligi
tamen quid dicatur, potest. in nobis autem ipsis
ne intelligi quidem, ut propter aliam quampiam
rem, verbi gratia, propter voluptatem, nos amemus. propter nos enim illam, non propter eam
nosmetipsos diligimus. Quamquam quid est,
quod magis perspicuum sit, non modo carum sibi quemque, verum etiam vehementer carum
este? quis est enim, aut quotus quisque, cui,
mors cum appropinquet,

Non refugiat timido sanguen, atque exalbescat

& fi hoc quidem est in vitio, dissolutionem naturae tam valde perhorrescere: quod item est reprehendendum in dolore, sed quia fere sic afficiuntur omnes, fatis argumenti est, ab interitu naturam abhorrere: idque quo magis quidam ita faciunt, ut jure etiam reprehendantur, hoc magis intelligendum est, haec ipsa nimia in quibusdam futura non fuisse, nisi quaedam essent modica natura, nec vero dico eorum metum mortis, qui quia privari se vitae bonis arbitrentur, aut quia quasdam post mortem formidines extimescant, aut si metuant, ne cum dolore moriantur, iccirco mortem fugiant: in parvis enim faepe, qui nihil eorum cogitant, si quando his ludentes minamur praecipitaturos alicunde, extimefcunt. quinetiam ferae, inquit Pacuvius, Quibus Quibus abest ad praecavendum intelligendi astutia. sibi injecto terrore mortis horrescunt. Quis autem de ipso sapiente aliter existimat? quinetiam cum decreverit esse moriendum, tamen discessi a suis, atque ipsa relinquenda luce moveatur. Maxime autem in hoc quidem genere vis est perspicua naturae, cum & mendicitatem multi perpetiantur, ut vivant: & angantur appropinquatione mortis confecti homines senectute: & ea perserant, quae Philoctetam videmus in sabulis: qui cum cruciaretur non ferendis doloribus, propagabat tamen vitam aucupio sagittarum;

mo

qui

fe i

fati

run

qua

por

par

mu

ani

ftr

tot

qu

vir

ea

rai

ab

to

ad

fro

pr

eft

ha

bil

et

tu

ce

m

at

fe

00

qu

V

tı

Configebat tardus celeres, stans volantes,

ut apud Attium est,

Pinnarumque contextu corpori tegumenta fa-

De hominum genere, aut omnino de animalium loquor; cum arborum, & stirpium cadem paene natura sit: sive, ut doctissimis viris visum est, major aliqua caufa, atque divinior hanc vim ingenuit: five hoc ita fit fortuito. videamus ea, quae terra gignit, corticibus, & radicibus valida fervari; quod contingit animalibus fenfuum distributione, & quadam compactione membrorum. qua quidem de re, quamquam affentior iis, qui haec omnia regi natura putant; quae fi natura negligat, ipía esle non possint : tamen concedo, ut, qui de hoc dissentiunt, existiment quod velint, ac vel hoc intelligant, fi quando naturam hominis dicam, hominem dicere me. nihil enim hoc differt. nam prius poterit a fe quisque discedere, quam appetitum earum rerum, quae fibi conducant, amittere. Jure igitur gravissimi philosophi initium summi boni a natura petiverunt, & illum appetitum rerum ad naturam accommodatarum, modatarum, ingeneratum putaverunt omnibus, qui continentur ea commendatione naturae, qua

fe ipfi diligunt.

XII. DEINCEPS videndum est, quoniam fatis apertum est, fibi quemque natura esse carum, quae fit hominis natura. id est enim, de quo quaerimus. Atqui perspicuum est, hominem e corpore, animoque constare, cum primae fint animi partes, secundae corporis. deinde id quoque videmus, & ita figuratum corpus, ut excellat aliis. animumque ita constitutum, ut & sensibus instructus sit, & habeat praestantiam mentis, cui tota hominis natura pareat, in qua fit mirabilis quaedam vis rationis, & cognitionis, & scientiae. virtutumque omnium. nam quae corporis funt, ea nec auctoritatem cum animi partibus comparandam, & cognitionem habent faciliorem. itaque ab his ordiamur. Corporis igitur nostri partes, totaque figura, & forma, & statura, quam apta ad naturam fit, apparet: neque est dubium, quin frons, oculi, aures, & reliquae partes, quales propriae funt hominis, intelligatur. fed certe opus est ea valere, & vigere, naturales motus, ususque habere, ut nec absit quid eorum; nec aegrum, debilitatumve fit. id enim natura defiderat. Eft etiam actio quaedam corporis, quae motus, & status naturae congruentes tenet: in quibus fi peccetur distortione, & depravatione quadam, aut motu, statuve deformi, ut si aut manibus ingrediatur quis, aut non ante, sed retro; fugere plane fe ipfe, & hominem ex homine exuens naturam Quamobrem etiam sessiones odisse videatur. quaedam, & flexi, fractique motus, quales protervorum hominum, aut mollium esse solent, contra naturam funt: ut, etiam si animi vitio id eveniat. eveniat, tamen in corpore immutari hominis natura videatur. Itaque e contrario moderati, aequabilesque habitus, affectiones, ususque corporls, apta esse ad naturam videntur. Jam vero animus non esse solum, sed etiam cujusdam modi debet esse, ut & omnes partes habeat incolumes, & de virtutibus nulla desit. Atqui in sensibus est sua cujusque virtus, ut ne quid impediat, quominus suo sensus quisque munere sungatur in iis rebus, celeriter, expediteque percipiendis, quae

subjectae sunt sensibus.

XIII. ANIMI autem, & ejus animi partis, quae princeps est, quaeque mens nominatur, plures funt virtutes, fed duo prima genera: unum earum, quae ingenerantur fuapte natura, appellanturque non voluntariae: alterum earum, quae in voluntate positae, magis proprio nomine appellari folent: quarum est excellens in animorum laude praestantia. prioris generis est docilitas, memoria: quae fere omnia appellantur uno ingenii nomine: eafque virtutes qui habent, ingeniofi vocantur, alterum autem genus est magnarum, verarumque virtutum, quas appellamus voluntarias, ut prudentiam, temperantiam, fortitudinem, justitiam, & reliquas ejusdem generis. fummatim quidem haec erant de corpore, animoque dicenda, quibus quafi informatum est, quod hominis natura postulet. Ex quo perspicuum est, quoniam ipsi a nobis diligamur, omniaque & in animo, & in corpore perfecta velimus effe, ea nobis ipfa cara esse propter se, & in iis esse ad bene vivendum momenta maxima. nam cum proposita sit conservatio sui, necesse est huic partes quoque sui caras esse, carioresque, quo perfectiores fint, & magis in suo genere laudabiles.

les. ea enim vita expetitur, quae fit animi, corporiique expleta virtutibus : in eoque fummum bonum poni necesse est, quandoquidem id tale esse debet, ut rerum expetendarum fit extremum: quo cognito, dubitari non potest, quin, cum ipsi homines sibi sint per se, & sua sponte cari, partes quoque & corporis, & animi, & earum rerum, quae funt in utriusque motu, & statu, sua caritate colantur, & per se ipsae appetantur. Quibus expositis, facilis est conjectura, ea maxime esse expetenda ex nostris, quae plurimum habent dignitatis: ut optimae cujusque partis, quae per se expetatur; virtus sit expetenda maxime. Ita fiet, ut animi virtus, corporis virtuti anteponatur, animique virtutes non voluntarias vincant virtutes voluntariae: quae quidem proprie virtutes appellantur, multumque excellunt, propterea quod ex ratione gignuntur; qua nihil est in homine divinius. etenim omnium rerum, quas & creat natura, & tuetur, quae aut fine animb fint, aut non multo fecus, earum fummum bonum in corpore est: ut non inscite illud dictum videatur in fue, animam illi pecudi datam pro fale, ne putisceret:

XIV. S u n T autem bestiae quaedam, in quibus inest aliquid simile virtutis, ut in leonibus, ut in canibus, ut in equis: in quibus non corporum solum, ut in suibus, sed etiam animorum aliqua ex parte motus quosdam videmus. in homine autem summa omnis animi est, & in animo, rationis: ex qua virtus est: quae rationis absolutio definitur: quam etiam, atque etiam explicandam putant. Earum etiam rerum, quas terra gignit, educatio quaedam, & persectio est, non dissimilis animantium. itaque & vivere vitem, & mori dicimus:

M

arboremque

arboremque & novellam, & vetulam, & vigere, & fenescere. ex quo non est alienum, ut animantibus, fic illis & apta quaedam ad naturam, aptare, & aliena; earumque augendarum, & alendarum quandam cultricem esse, quae sit scientia, atque ars agricolarum, quae circumcidat, amputet, erigat, extollat, adminiculetur, ut, quo natura ferat, eo possit ire : ut ipsae vites, si loqui possint, ita se tractandas, tuendasque esle fateantur. & nunc quidem, quod eam tuetur, ut de vite potissimum loquar, est id extrinsecus. in ipfa enim parum magna vis est, ut quam optime fe habere possit, si nulla cultura adhibeatur. At vero fi ad vitem fenfus accesserit, ut appetitum quendam habeat, & per se ipsa moveatur, quid facturam putas? an ea, quae per vinitorem antea consequebatur, & per se ipsam curabit? sed videsne accessuram ei curam, ut sensus quoque fuos, corumque omnium appetitum, &, fi qua fint ei membra adjuncta, tueatur? fic ad illa, quae semper habuit, junget ea, quae postea accesferint: nec eundem finem habebit, quem cultor ejus habebat : fed volet fecundum eam naturam, quae postea ei adjuncta sit, vivere, ita similis erit & finis boni, atque antea fuerat, nec idem tamen. non enim jam stirpis bonum quaeret, sed animalis. quod fi non fenfus modo ei fit datus, verum etiam animus hominis: non necesse est, & illa pristina manere, ut tuenda? & inter haec multo esse cariora, quae accesserint? animique optimam quamque partem cariffimam? in eaque expletione naturae fummi boni finem confistere, cum longe, multumque praestet mens, atque ratio? Sic & extremum omnium appetendorum, atque ductum a prima communitate naturae, multis gradibus

gradibus adscendit, ut ad summum perveniret: quod cumulatur ex integritate corporis, & ex

mentis ratione perfecta.

XV. Cum igitur ea fit, quam exposui, forma naturae: fi, ut initio dixi, fimul atque ortus eslet, se quisque cognosceret, judicareque posset, quae vis & totius effet naturae, & partium fingularum, continuo videret, quid effet hoc, quod quaerimus, omnium rerum, quas expetimus, fummum, & ultimum: nec ulla in re peccare posset. nunc vero a primo quidem mirabiliter occulta natura est, nec perspici, nec cognosci potest. progredientibus autem aetatibus, sensim, tardeve potius quafi nofmetipfos cognofcimus. itaque illa prima commendatio, quae a natura nostri facta est, nobis obscura, & incerta est: primusque appetitus ille animi tantum agit, ut falvi, atque integri elle possimus. cum autem dispicere coeperimus, & fentire, quid fimus, & quid animantibus ceteris differamus, tum ea fequi incipimus, ad quae nati fumus. Quam fimilitudinem videmus in bestiis. quae primo, in quo loco natae funt, ex eo fe non commovent : deinde fuo quaeque appetitu movetur. ferpere anguiculos, nare anaticulas, evolare merulas, cornibus uti videmus boves, nepas aculeis: fuam denique cuique naturam esse ad vivendum ducem. quae similitudo in genere etiam humano apparet. parvi enim primo ortu fic jacent, tamquam omnino fine animo fint. cum autem paullum firmitatis accesserit: & animo utuntur, & fensibus; connitunturque, ut fese erigant, & manibus utantur; & eos agnoscunt, a quibus educantur: deinde aequalibus delectantur, libenterque se cum his congregant, dantque se ad ludendum: fabellarumque M z auditione

auditione ducuntur: deque eo, quod ipfis fuperat, aliis gratificari volunt: animadvertuntque ea, quae domi fiunt, curiofius, incipiuntque commentari aliquid, & discere: & eorum, quos vident, volunt non ignorare nomina: quibufque rebus curh aequalibus decertant, fi vincunt, efferunt se lactitia: victi debilitantur, animosque demittunt, quorum fine caufa fieri nihil putandum eft. Est enim natura sic generata vis hominis, ut ad omnem virtutem percipiendam facta videatur: ob eamque caufam parvi virtutum fimulacris, quarum in fe habent femina, fine doctrina moventur. funt enim prima elementa naturae: quibus auctis, virtutis quafi carmen efficitur. nam cum ita nati, factique fimus, ut & agendi aliquid, & diligendi aliquos, & liberalitatis, & referendae gratiae principia in nobis contineremus, atque ad scientiam, prudentiam, fortitudinemque aptos animos haberemus, a contrariifque rebus alienos: non fine caufa eas, quas dixi, in pueris virtutum quafi scintillulas videmus, e quibus accendi philosophi ratio debet, ut eam, quasi Deum, ducem subsequens, ad naturae perveniat extremum. nam, ut faepe jam dixi, in infirma aetate. imbecillaque mente vis naturae per caliginem cernitur. cum autem progrediens confirmatur animus, agnoscit ille quidem naturae vim, sed ita, ut progredi possit longius, per se sit tamen inchoata.

XVI. INTRANDUM est igitur in rerum naturam, & penitus, quid ea postulet, pervidendum. aliter enim nosmetipsos nosse non possumus. quod praeceptum quia majus erat, quam ut ab homine videretur, ideireo assignatum est Deo. jubet igitur nos Pythius Apollo noscere nosmetipsos.

nofmetiplos. cognitio autem haec est una, ut vim nostri corporis animique norimus, sequamurque eam vitam, quae rebus ipsis perfruatur. Quoniam autem is animi appetitus a principio fuit, ut ea, quae dixi, quam perfectissima a natura haberemus: confitendum est, cum id adepti fimus, quod appetitum fit, in eo quafi ultimo confistere naturam, atque id esse summum bonum: quod certe universum sua sponte ipsum expeti, & propter se, necesse est, quoniam ante demonstratum est, etiam fingulas ejus partes este per fe expetendas. In enumerandis autem corporis commodis fiquis praetermissam a nobis voluptatem putabit, in aliud tempus quaestio differatur. utrum enim fit voluptas in iis rebus, quas primas fecundum naturam esfe diximus, necne sit, ad id, quod agimus, nihil interest. si enim (ut mihi quidem videtur) non explet bona naturae voluptas, jure praetermissa est. sin est in ea, quod quidam volunt, nihil impedit nostram hanc comprehensionem summi boni. quae enim constituta funt prima naturae, ad ea fi voluptas accesserit, unum aliquod accesserit commodum corporis, neque eam constitutionem summi boni, quae est propofita, mutaverit.

XVII. E T adhuc quidem ita nobis progressa ratio est, ut ea duceretur omnis a prima commendatione naturae. nunc autem aliud jam argumentandi sequamur genus, ut non solum quia nos diligamus, sed quia cujusque partis naturae & in corpore, & in animo sua quaeque vis sit: idcirco in his rebus summa, nostra sponte moveamur. Atque ut a corpore ordiar, videsne, ut, si qua in membris prava, aut debilitata, aut imminuta sint, occultent homines? ut etiam contendant, & elaborent,

M 3

fi efficere possint, ut aut non appareat corporivitium, aut quam minimum appareat? multof, que etiam dolores curationis causa perferant? ut, fi ipse usus membrorum non modo non major verum etiam minor futurus fit, eorum tamen speries ad naturam revertatur? etenim cum omnes natura totos se expetendos putent, nec id ob aliam rem, sed propter ipsos: necesse est ejus etiam partes propter se expeti, quod universum propter fe expetatur. Quid? in motu, & in statu corporis nihilne est, quod animadvertendum esse ipsa natura judicet? quemadmodum quis ambulet, fedeat, qui ductus oris, qui vultus in quoque fit: nihilne est in his rebus, quod dignum libero, aut indignum esse ducamus? nonne odio dignos multos putamus, qui quodam motu aut statu videntur naturae legem, & modum contempfisse? Et, quoniam hacc deducuntur de corpore, quid est, cur non recte pulcritudo etiam ipía propter fe expetenda ducatur? nam fi pravitatem, imminutionemque corporis, propter se sugiendam putamus: cur non etiam, ac fortaffe magis, propter se formae dignitatem sequamur? &, si turpitudinem fugiamus in statu, & motu corporis; quid eft, cur pulcritudipem non fequamur? atque etiam valitudinem, vires, vacuitatem doloris non propter utilitatem folum, fed etiam ipfas propter fe expetemus. quoniam enim natura fuis omnibus expleri partibus vult, hunc statum corporis per se ipsum expetit, qui est maxime e natura: quae tota perturbatur, si aut aegrum corpus est, aut dolet, aut caret viribus.

XVIII. VIDEAMUS animi partes; quatum est adspectus illustrior: quae quo sunt excelsiores, eo dant clariora indicia naturae. Tantus

eft

est igitur innatus in nobis cognitionis amor, & fcientiae, ut nemo dubitare possit, quin ad eas res hominum natura nullo emolumento invitata Videmusne, ut pueri ne verberibus rapiatur. quidem a contemplandis rebus, perquirendifque deterreantur? ut pulfi requirant, & aliquid fcire fe gaudeant? ut aliis narrare gestiant? ut pompa. ludis, atque ejusmodi spectaculis teneantur, ob eamque rem vel famem, & fitim perferant? Quid vero? Qui ingenuis studiis, atque artibus delectantur, nonne videmus eos nec valitudinis, nec rei familiaris habere rationem? omniaque perpeti, ipfa cognitione, & scientia captos? & cum maximis curis, & laboribus compensare eam. quam ex discendo capiant, voluptatem? Mihi quidem Homerus hujufmodi quiddam vidifle videtur in iis, quae de Sirenum cantibus finxerit. neque enim vocum fuavitate videntur, aut novitate quadam, & varietate cantandi revocare eos folitae, qui practervehebantur, sed quia multa se fcire profitebantur; ut homines ad earum faxa discendi cupiditate adhaerescerent. ita enim invitant Ulvssem: ( nam verti, ut quaedam Homeri, fic istum ipsum locum)

O decus Argolicum, quin puppim flectis Ulysses, Auribus ut nostros possis agnoscere cantus. Nam nemo haec umquam est transvectus caerula

Quin prius adstiterit vocum dulcedine captus; Post variis avido satiatus pectore musis, Doctior ad patrias lapsus pervenerit oras. Nos grave certamen belli, clademque canemus, Graecia quam Trojae divino numine vexit; Omniaque e latis regum vestigia terris.

4 Vidit

Vidit Homerus, probari fabulam non posse, si cantiunculis tantus vir irretitus teneretur. scientiam pollicentur: quam non erat mirum sapientiae cupido patria cariorem. atque omnia quidem scire, cujuscumque modi sunt, cupere curiosorum: duci vero majorum rerum contemplatione ad cupiditatem scientiae, summorum virorum est

putandum.

XIX. QUEM enim ardorem studii censetis fuisse in Archimede, qui dum in pulvere quaedam describit attentius, ne patriam quidem captam esse fenserit? quantum Aristoxeniingenium consumptum videmus in musicis? quo studio Aristophanem putamus aetatem in litteris duxisse? quid de Pythagora? quid de Platone, aut Democrito loquar, a quibus propter discendi cupiditatem videmus ultimas terras effe peragratas? quae qui non vident, nihil umquam magna cognitione dignum amaverunt. Atque hoc loco, qui propter animi voluptates coli dicunt ea studia, quae dixi, non intelligunt ideirco esse ea propter se expetenda, quod, nulla utilitate objecta, delectentur animi, atque ipsa scientia, etiam si incommoda datura sit, gaudeant. Sed quid attinet de rebus tam apertis plura requirere? ipfi enim quaeramus a nobis, stellarum motus contemplationesque rerum caelestium, eorumque omnium, quae naturae obscuritate occultantur, cognitiones, quemadmodum nos moveant: & quid historia delectet, quam solemus persequi usque ad extremum: praetermissa repetimus, inchoata persequimur. Nec vero sum inscius, esse utilitatem in historia, non modo vosuptatem. Quid, cum fictas fabulas, e quibus utilitas nulla duci potest, cum voluptate legimus? Quid, cum volumus nomina eorum, qui quid

quid geslerint, nota nobis esfe, parentes, patriam, multa praeterea minime necessaria? quid. quod homines infima fortuna, nulla fpe rerum gerendarum, opifices denique, delectentur historia? maximeque eos videre poslumus res gestas audire, & legere velle, qui a spe gerendi absunt, confecti senectute. Quocirca intelligi necesse est, in ipsis rebus, quae discuntur, & cognoscuntur, invitamenta inesse, quibus ad discendum, cognoscendumque moveamur. Ac veteres quidem philosophi, in beatorum infulis, fingunt, qualis natura fit vita fapientium, quos cura omni liberatos, nullum necessarium vitae cultum, aut paratum requirentes, nihil aliud effe acturos putant, nisi ut omne tempus in quaerendo, ac discendo in naturae cognitione confumant. nos autem non folum beatae vitae istam oblectationem videmus, fed etiam levamentum miseriarum. itaque multi cum in potestate essent hostium, aut tyrannorum; multi in custodia, multi in exfilio, dolorem suum doctrinae studiis leva-Princers hujus civitatis Phalereus Deverunt. metrius cum patria pulsus esset injuria, ad Ptolemaeum fe regem Alexandriam contulit. qui cum in hac ipía philofophia, ad quam te hortamur, excelleret, Theophrastique esset auditor; multa praeclara in illo calamitofo otio feripfit, non ad usum aliquem suum, quo erat orbatus: fed animi cultus ille, erat ei quafi quidam humanitatis cibus. Equidem e Cn. Aufidio, praetorio, erudito homine, oculis capto, faepe audiebam, cum se lucis magis, quam utilitatis desiderio moveri diceret. fomnum denique nobis, nifi requietem corporibus, & medicinam quandam laboris afferret, contra naturam putaremus datum. autert aufert enim fensus, actionemque tollit omnem. itaque, si aut requietem natura non quaereret, aut eam posset alia quadam ratione consequi, facile pateremur; qui etiam nunc agendi aliquid, discendique causa prope contra naturam vigilias sus-

cipere soleamus.

XX. SUNT autem clariora, vel plane perfpicua, nec dubitanda indicia naturae, maxime fcilicet in homine, fed in omni animali, ut appetat animus aliquid agere semper, neque ulla conditione quietem sempiternam possit pati. facile est haec cernere in primis puerorum aetatulis. quamquam enim vereor, ne nimius in hoc genere videar: tamen omnes veteres philosophi, maxime nostri, ad incunabula accedunt, quod in pueritia facillime se arbitrentur naturae voluptatem posse cognoscere. videmus igitur, ut conquiescere ne infantes quidem possint: cum vero paullum processerint, lusionibus vel laboriosis delectantur, ut ne verberibus quidem deterreri posfint. eaque cupiditas agendi aliquid adolescit una Itaque, ne fi jucundissimis quicum aetatibus. dem nos fomniis usuros putemus, Endymionis fomnum nobis velimus dari: idque fi accidat, mortis instar putemus. Quin etiam inertissimos homines, nescio qua fingulari nequitia praeditos, videmus tamen & animo, & corpore moveri femper, &, cum re nulla impediantur necessaria, aut alveolum poscere, aut quaerere quempiam ludum, aut fermonem aliquem requirere: cumque non habeant ingenuas ex doctrina oblectationes, circulos aliquos, & femicirculos confectari. ne bestiae quidem, quas delectationis causa concludimus, cum copiofius alantur, quam fi effent liberae, facile patiuntur sese contineri: motusque folutos, folutos, & vagos, a natura fibi tributos, requirunt. Itaque, ut quisque optime natus, institutusque est, esse omnino nolit in vita, si gerendis negotiis orbatus, possit paratissimis vesci voluptatibus, nam aut privatum aliquid gerere malunt: aut, qui altiore animo funt, capeffunt rempublicam honoribus, imperiisque adipiscendis, aut totos se ad studia doctrinae conferunt. qua in vita, tantum abest, ut voluptates consectentur: etiam curas, follicitudines, vigilias perferunt: optimaque parte hominis, quae in nobis divina ducenda est, ingenii & mentis acie fruuntur, nec voluptatem requirentes, nec fugientes laborem, nec vero intermittunt aut admirationem earum rerum, quae funt ab antiquis repertae, aut investigationem novarum: quo studio, cum fatiari non poffunt, omnium ceterarum rerum obliti, nihil abjectum, nihil humile cogitant: tantaque est vis talibus in studiis, ut eos etiam, qui fibi alios proposuerunt fines bonorum, quos utilitate, aut voluptate dirigunt; tamen in rebus quaerendis, explicandisque naturis aetates conterere videamus.

XXI. E R G o hoc quidem apparet, nos ad agendum esse natos. actionum autem genera plura, ut obscurentur etiam minora majoribus. maximae autem sunt, primum, ut mihi quidem videtur, & iis quorum nunc in ratione versamur, consideratio, cognitiove rerum caelestium, & earum, quas a natura occultatas, & latentes, indagare ratio potest: deinde rerumpublicarum administratio, aut administrandi, sciendique prudens, temperata, sortis & justa ratio, reliquaeque virtutes, & actiones virtutibus congruentes; quae uno verbo complexi omnia, honesta dicimus: ad quorum etiam

tiam cognitionem, & usum jam corroborati, natura ipfa praeeunte deducimur. Omnium enim rerum principia parva funt, fed fuis progressionibus usa augentur: nec fine causa: in primo enim ortu inest teneritas, & mollities quaedam, ut nec res videre optimas, nec agere possint. virtutis enim, beataeque vitae, quae duo maxime expetenda funt, ferius lumen apparet: multo etiam ferius, ut plane, qualia fint, intelligantur. praeclare enim Plato. BEATUM, CUI ETI-AM IN SENECTUTE CONTIGERIT. UT SAPIENTIAM, VERASQUE OPI-NIONES ASSEQUI POSSIT. quoniam de primis naturae commodis fatis dictum est, nunc de majoribus, consequentibusque videamus. Natura igitur corpus quidem hominis fic & genuit, & formavit, ut alia in primo ortu perficeret, alia progrediente aetate fingeret; neque fane multum adjumentis externis, & adventiciis uteretur, animum autem reliquis rebus ita perfecit, ut corpus. fenfibus enim ornavit ad res percipiendas idoneis, ut nihil, aut non multum adjumento ullo ad fuam conformationem indigeret. quod autem in homine praestantissimum, atque optimum est; id deseruit. etsi dedit talem mentem, quae omnem virtutem jam accipere posset, ingenuitque fine doctrina notitias parvas rerum maximarum, & quafi inftituit docere, & induxit in ea, quae inerant, tamquam elementa virtutis. fed virtutem ipfam inchoavit: nihil amplius. Itaque nostrum est ( quod nostrum dico, artis est ) ad ea principia, quae accepimus, confequentia exquirere, quoad fit id, quod volumus, effectum: quod quidem pluris fit haud paullo, magisque ipfum propter se expetendum, quam aut sensus, aut corporis

corporis ea, quae diximus: quibus tantum praeftat mentis excellens perfectio, ut vix cogitari possit, quid intersit. itaque omnis honos, omnis admiratio, omne studium, ad virtutem, & ad eas actiones, quae virtuti sunt consentaneae, refertur: eaque omnia, quae aut ita in animis sunt, aut ita geruntur, uno nomine honesta dicuntur. quorum omnium quaeque sint notitiae, quaeque significentur rerum vocabulis, quaeque cujusque

vis, & natura fit, mox videbimus.

XXII. Ho c autem loco tantum explicemus; haec, honesta quae dico, praeterquam quod nosmetipfos diligamus, praeterea fuapte natura per fe esse expetenda. indicant pueri: in quibus, ut in speculis, natura cernitur. Quanta studia decertantium funt? quanta ipfa certamina? ut illi efferuntur lactitla, cum vicerint? ut pudet victos? ut se accusari nolunt? quam cupiunt laudari? quos illi labores non perferunt, ut aequalium principes fint? quae memoria est in his bene merentium? quae referendae gratiae cupiditas? atque ea in optima quaque indole maxime apparent. in qua haec honesta, quae intelligimus, a natura tamquam adumbrantur, fed haec in pueris expressa. In iis vero aetatibus, quae jam confirmatae funt, quis est tam dissimilis homini, qui non moveatur & offensione turpitudinis, & comprobatione honestatis? quis est, qui non oderit libidinofam, protervam adolescentiam? quis contra in illa aetate pudorem, constantiam, etiam fi fua nihil interfit, non tamen diligat? quis Pullum Numitorem, Fregellanum, proditorem, quamquam reipublicae nostrae profuit, non odit? quis urbis conservatorem Codrum, quis Erichthei filias non maxime laudat? cui Tubuli nomen odio non est? quis Aristidem non mortuum diligit? an obliviscimur, quantopere in audiendo, in legendoque moveamur, cum pie, cum amice, cum magno animo aliquid factum cognoscimus? Quid loquar de nobis, qui ad laudem, & ad decus nati, suscepti, instituti sumus? qui clamores vulgi, atque imperitorum excitantur in theatris, cum illa dicuntur?

Ego sum Orestes. contraque ab altero,

Immo enimvero ego sum, inquam, Orestes. Cum autem etiam exitus ab utroque datur conturbato errantique regi: ambo ergo una vivere precamur, quoties hoc agitur quandove, nifi admirationibus maximis? Nemo est igitur, qui non hanc affectionem animi probet: atque laudet: qua non modo utilitas nulla quaeritur, fed contra utilitatem etiam conservatur fides. Talibus exemplis non fictae folum fabulae, verum etiam historiae refertae funt, & quidem maxime nostrae. Nos enim ad sacra Idaea accipienda optimum virum delegimus: nos tutores mifimus regibus: nostri imperatores pro falute patriae sua capita voverunt: noftri confules regem inimiciffimum, moenibus jam appropinquantem, monuerunt, a veneno ut caveret: nostra in republica &, quae per vim oblatum stuprum voluntaria morte lueret, inventa est; & qui interficeret filiam, ne stupraretur: quae quidem omnia, & innumerabilia praeterea, quis est, qui non intelligat, & cos, qui fecerunt, dignitatis splendore ductos, immemores fuisse utilitatum suarum, nosque, cum ea laudemus, nulla alia re, nifi honestate duci?

XXIII. QUIBUS rebus breviter expositis

( nec enim fum copiam, quam potui, quia dubitatio in re nulla erat, persecutus) sed his rebus concluditur profecto, & virtutes omnes, & honestum illud, quod ex his virtutibus exoritur, & in his haeret, esse per se expetendum. In omni autem honesto, de quo loquimur, nihil est tam illustre, nec quod latius pateat, quam conjunctio inter homines hominum, & quafi quaedam focietas, & communicatio utilitatum, & ipfa caritas generis humani: quae nata a primo fatu, quo a procreatoribus nati diliguntur, & tota domus conjugio & stirpe conjungitur, ferpit fensim foras cognationibus primum, tum affinitatibus, deinde amicitiis; post vicinitatibus; tum civibus, & iis, qui publice focii, atque amici funt: deinde totius complexu gentis humanae, quae animi affectio fuum cuique tribuens, atque hanc, quam dico, focietatem conjunctionis humanae munifice, & acque tuens, justitia dicitur: cui adjunctae funt pietas, bonitas, liberalitas, benignitas, comitas, quaeque funt generis ejusdem. atque haec ita justitiae propria sunt, ut fint virtutum reliquarum communia. Nam cum fic hominis natura generata fit, ut habeat quiddam innatum quasi civile, atque populare, quod Graeci TON-TIROV vocant: quidquid aget quaeque virtus, id a communitate, & ea, quam exposui, caritate, atque focietate humana non abhorrebit : viciffimque justitia, ut ipsa se fundet usu in ceteras virtutes, fic illas expetet. servari enim justitia, nisi a forti viro, nisi a sapiente non potest. Qualis est igitur omnis haec, quam dico, conspiratio, confensusque virtutum, tale est illud ipsum honestum: quandoquidem honestum, aut ipsa virtus est, aut res gesta virtute. quibus in rebus vita confentiens,

consentiens, virtutibusque respondens, recta, & honesta, & constans, & naturae congruens existimari potest. Atque haec conjunctio, confusioque virtutum, tamen a philosophis ratione quadam distinguitur. nam cum ita copulatae, connexaeque funt, ut omnes omnium participes fint, nec alia ab alia possit separari: tamen proprium suum cujusque munus est, ut fortitudo in laboribus, periculisque cernatur: temperantia in praetermittendis voluptatibus: prudentia in delectu bonorum, & malorum: justitia in suo cuique tribuendo. quando igitur inest in omni virtute cura quaedam quafi foras spectans, aliosque appetens, atque complectens, exfiftit illud, ut amici. ut fratres, ut propinqui, ut affines, ut cives, ut omnes denique (quando unam focietatem hominum esse volumus) propter se expetendi sint. atque eorum nihil est ejus generis, ut sit in fine, atque extremo bonorum. Ita fit, ut duo genera propter se expetendorum reperiantur: unum, quod est in iis, in quibus completur illud extremum; quae funt aut animi, aut corporis. haec autem, quae funt extrinfecus, id eft, quae neque in animo funt, neque in corpore, ut amici, ut parentes, ut liberi, ut propinqui, ut ipsa patria, funt illa quidem sua sponte cara, sed eodem in genere, quo illa, non funt. nec vero quisquam summum bonum assequi umquam posfet, si omnia illa, quae sunt extra, quamquam expetenda, fummo bono continerentur.

XXIV. Quo modo igitur, inquies, verum esse poterit, omnia referri ad summum bonum, si amicitiae, si propinquitates, si reliqua externa summo bono non continentur? Hac videlicet ratione: quod ea, quae externa sunt, iis tuemur

officiis;

officiis, quae oriuntur a suo cujusque genere virtutis. nam & amici cultus, & parentis, & qui officio fungitur, in eo ipío prodest, quod, ita fungi officio, in recte factis est: quae funt orta virtutibus, quae quidem sapientes sequuntur, utentes tamquam duce natura. non perfecti autem homines, & tamen ingeniis excellentibus praediti, excitantur faepe gloria: quae habet formam honestatis, & similitudinem. Quod si ipsam honestatem undique perfectam, & absolutam, rem unam praeclarissimam omnium, maximeque laudandam, penitus viderent; quonam gaudio complerentur, cum tantopere ejus adumbrata opinione laetentur? Quem enim deditum voluptatibus, cupiditatum incendiis inflammatum, in iis potiendis, quae acerrime concupivisset, tanta laetitia perfundi arbitramur, quanta aut superiorem Africanum Annibale victo: aut posteriorem Karthagine eversa? quem Tiberina dissensio, festo illo die, tanto gaudio affecit, quanto L. Paullum, cum regem Persen captum adduceret, eodem flumine invectum? Age nune, Luci noster, exstrue animo altitudinem, excellentiamque virtutum: jam non dubitabis, quin earum compotes homines, magno animo, erectoque viventes, femper fint beati: qui omnes motus fortunae, mutationesque rerum, & temporum, leves, & imbecillos fore intelligant, fi in virtutis certamen venerint. illa enim, quae funt a nobis bona corporis numerata, complent ea quidem beatissimam vitam, fed ita, ut fine illis possit beata vita exsistere. ita enim parvae, & exiguae funt istae accessiones bonorum, ut, quemadmodum stellae in radio folis, fic istae in virtutum splendore ne cernantur quidem. Atque hoc, ut vere dicitur, parva

parva esse ad beate vivendum momenta ista corporis commodorum; fic nimis violentum est, nulla esse dicere, qui enim sic disputant, obliti milfi videntur, quae ipfi egerint principia naturae. tribuendum igitur est his aliquid, dummodo, quantum tribuendum fit, intelligas. Est tamen philosophi, non tam gloriosa, quam vera quaerentis, nec pro nihilo putare ea, quae fecundum naturam illi ipfi gloriofi effe fatebantur, & videre tantam vim virtutis, tantamque, ut ita dicam, auctoritatem honestatis, ut reliqua non illa quidem nulla, fed ita parva fint, ut nulla esfe Haec est nec omnia spernentis praeter virtutem, & virtutem ipfam suis laudibus amplificantis oratio. denique haec est undique completa, & perfecta explicatio fummi boni. hinc ceteri particulas arripere conati, fuam quisque videri voluit afferre sententiam.

XXV. SAEPE ab Aristotele, a Theophrasto mirabiliter est laudata per se ipsa rerum scientia. hoc uno captus Herillus scientiam, summum bonum esse defendit, nec rem ullam aliam per se expetendam. Multa sunt dicta ab antiquis de contemnendis, ac despiciendis rebus humanis. hoc unum Aristo tenuit. praeter vitia, atque virtutes, negavit rem esse ullam aut sugiendam, aut expetendam. Positum est a nostris in iis rebus, quae fecundum naturam effent, non dolere. hoc Hieronymus fummum bonum esse dixit. At vero Callipho, & post eum Diodorus, cum alter voluptatem adamavisset, alter vacuitatem doloris; neuter honestate carere potuit, quae est a nostris laudata maxime. Quinetiam ipfi voluptarii diverticula quaerant, & virtutes habeant in ore totos dies, voluptatemque primo duntaxat

expeti

expeti dicant: deinde consuetudine, quasi alteram naturam, effici, qua impulsi multa faciunt, nullam quaerentes voluptatem. Stoici restant. hi quidem non unam aliquam, aut alteram a nobis, fed totam ad fe nostram philosophiam transtulerunt. atque, ut reliqui fures, earum rerum, quas ceperunt, figna commutant: fic illi, ut fententiis nostris pro suis uterentur, nomina, tamquam rerum notas, mutaverunt. Ita relinquitur fola haec disciplina digna studiosis ingenuarum artium, digna eruditis, digna claris viris, digna principibus, digna regibus. Quae cum dixisset, paullumque institisset, Quid est, inquit? satisse vobis videor pro meo jure in vestris auribus commentatus? Et ego, Tu vero, inquam, Pifo, ut saepealias, sic hodie ita ista nosse visus es, ut, fi tui copia nobis semper fieret, non multum Graecis supplicandum putarem. quod quidem eo probavi magis, quia memini, Stafeam Neapolitanum, doctorem illum tuum, nobilem fane Peripateticum, aliquanto ista secus dicere solitum, affentientem iis, qui multum in fortuna fecunda, aut adversa, multum in bonis, aut malis corporis ponerent. Est ut dicis, inquit: sed haec ab Antiocho, nostro familiari, dicuntur multo melius, & fortius, quam a Stafea dicebantur, quamquam ego non quaero, quid tibi a me probatum fit, fed huic Ciceroni nostro, quem discipulum cupio a te abducere.

XXVI. T u m Lucius, Mihi vero ista valde probata sunt: quod item fratri puto. Tum mihi Piso, Quid ergo? inquit, dasne adolescenti veniam? an eum discere ea mavis, quae cum praeclare didicerit, nihil sciat? Ego vero isti, inquam, permitto. sed nonne meministi, mihi N 2

licere probare ista, quae sunt a te dicta? quis enim potest ea, quae probabilia videantur ei, non probare? An vero, inquit, quisquam potest probare, quod perceptum, quod comprehensum, quod cognitum non habet? Non est ista, inquam, Pifo, magna diffenfio. nihil est enim aliud, quamobrem nihil percipi mihi posse videatur, nisi quod percipiendi vis ita definitur a Stoicis, ut negent quidquam polle percipi, nisi tale verum, quale falsum este non possit. itaque haec cum illis est dissensio, cum Peripateticis nulla fane. fed haec omittamus; habent enim & bene longam, & fatis litigiofam disputationem. Illud mihi a te nimium festinanter dictum videtur, fapientes omnes esle semper beatos, nescio quo modo praetervolavit oratio. quod nifi ita efficitur: quae Theophrastus de fortuna, de dolore, de cruciatu corporis dixit, cum quibus conjungi beatam vitam nullo modo posle putavit, vereor ne vera fint. nam illud vehementer repugnat, eundem & beatum esle, & multis malis oppressum. haec quo modo conveniant non sane Utrum igitur tibi non placet, inintelligo. quit, virtutis tantam vim effe, ut ad beate vivendum se ipsa contenta sit ? an, si id probas, ita fieri posse negas, ut ii, qui virtutis compotes fint, etiam malis quibusdam affecti, beati fint? Ego vero volo in virtute vim esse quam maximam: fed, quanta fit, alias: nunc tantum, poffitne esse tanta, si quidquam extra virtutem habeatur in bonis. Atqui, inquit, si Stoicis concedis, ut virtus sola, si adsit, vitam efficiat beatam: concedis etiam Peripateticis. quae enim mala illi non audent appellare, aspera autem, & incommoda, & rejicienda, & aliena naturae esse. concedunt.

concedunt, ea nos mala dicimus, sed exigua, & porro minima. Quare si potest esse beatus is, qui est in asperis, rejiciendisque rebus, potest is quoque esse, qui est in parvis malis. Et ego, Piso, inquam, si est quisquam, qui acute in causis videre soleat, quae res agatur, is es profecto tu. quare attende, quaeso, nam adhuc, meo fortasse vitio, quid ego quaeram non perspicis. Istic sum, inquit, exspectoque quid ad id, quod

quaeram respondeas.

XXVII. RESPONDEBO, me non quaerere, inquam, hoc tempore, quid virtus possit ef. ficere, sed quid constanter dicatur, quid ipsum a se dissentiat. Quo igitur, inquit, modo? Quia cum a Zenone, inquam, hoc magnifice, tamquam ex oraculo, editur, Virtus ad beate vivendum se ipsa contenta est. Quare, inquit? Respondet: Quia nisi quod honestum est, nullum est aliud bonum. Non quaero jam, verumne fit: illud dico, ea, quae dicat, praeclare inter se cohaerere. Dixerit hoc idem Epicurus, semper beatum esse sapientem: quod quidem solet ebullire nonnumquam. quem quidem, cum fummis doloribus conficiatur, ait dicturum, Quam fuave eft! quam nihil curo! non pugnem cutti homine, cur tantum habeat in natura boni, illud urgeam, non intelligere eum, quid fibi dicendum fit, cum dolorem fummum malum effe dixerit. Eadem nunc mea adversum te oratio est. dicis eadem omnia & bona, & mala; quae quidem dicunt, qui numquam philosophum pictum, ut dicitur, viderunt, valitudinem, vires, staturam, formam, integritatem unguiculorum omnium: deformitatem, morbum, debilitatem, mala. Jam illa externa, parce tu quidem: fed haec,

haec, cum corporis bona fint, corum conficientia certe in bonis numerabis, amicos, liberos, propinguos, divitias, honores, opes. contra haec attende me nihil dicere: si ista mala sunt, in quae potest incidere sapiens, sapientem esse, non esse ad beate vivendum satis. Immo vero, inquit, ad beatissime vivendum, parum est : ad beate vero, satis. Animadverti, inquam, te isto modo paullo ante ponere: & scio ab Antiocho nostro dici sic solere. sed quid minus probandum. quam elle aliquem beatum, nec fatis beatum? Quod autem satis est, eo quidquid accesserit, nimium est: & nemo nimium beatus est: & nemo beato beatior. Ergo, inquit, tibi Q. Metellus, qui tres filios confules vidit, e quibus unum etiam & cenforem, & triumphantem, quartum autem praetorem, eosque salvos reliquit, & tres filias nuptas, cum ipfe conful, cenfor etiam augurque fuiffet, & triumphasset: ut sapiens fuerit, nonne beatior, quam, ut item sapiens fuerit, qui in potestate hostium, vigiliis, & inedia necatus est, Regulus ?

XXVIII. Qui de me istud rogas, inquam? Stoicos roga. Quid igitur, inquit, eos responsuros putas? Nihilo beatiorem esse Metellum, quam Regulum. Inde igitur, inquit, audiendum est. Tamen a proposito, inquam, aberravimus. non enim, inquam, quaero, quid verum, sed quid cuique dicendum sit. Utinam quidem dicerent alium alio beatiorem! jam ruinas videres. in virtute enim sola, & in ipso honesto cum sit bobum positum, cumque nec virtus, ut placet illis, nec honestum crescat, idque bonum solum sit, quo qui potiatur, necesse est beatus sit, cum id augeri non possit, in quo uno positum est bea-

tum

tum esse: qui potest esse quisquam alius alio beatior? videfne, ut haec concinant? Et Hercule ( fatendum est enim, quod sentio ) mirabilis est apud illos contextus rerum. respondent extrema primis, media utrifque, omnia omnibus: quid fequatur, quid repugnet, vident. in geometria prima fi dederis, danda funt omnia. concede nihil est bonum, nisi quod honestum sit : concedendum est, in virtute sola positam esse beatam vitam. Vide rursus retro. dato hoc, dandum erit illud. quod vestri non item. Tria genera bonorum. proclivius currit orațio: venit ad extremum: haeret in salebra: cupit enim dicere, Nihil posse ad beatam vitam deesse sapienti. Honesta oratio: Socratica, Platonis etiam. Audeo dicere, inquit. Non potest, nisi retexueris illa: paupertas fi malum est, mendicus beatus esse nemo potest, quamvis sit sapiens. At Zeno eum non beatum modo, fed etiam divitem dicere aufus est. Dolere, malum: in crucem qui agitur, beatus esse non potest. Bonum, liberi: misera orbitas. bonum, patria: miserum exfilium. bonum, valitudo: miserum, morbus. bonum, integritas corporis: misera debilitas. bonum, incolumis acies: mifera caecitas, quae fi potest fingula confolando levare, universa quo modo sustinebit? fit enim idem caecus, debilis, morbo gravissimo affectus, exful, orbus, egens, torqueatur eculeo: quem hunc appellas Zeno? Beatum, inquit. Etiam beatissimum? Quippe, inquiet, cum tam docuerim, gradus istam rem non habere, quam virtutem, in qua fit etiam ipfum beatum. Tibi hoc incredibile, quia beatissimum. quid tuum? credibile? si enim ad populum me vocas: eum, quia ita sit affectus, beatum num-N 4 quam quam probabis. fi ad prudentes: alterum fortaffe dubitabunt, fitne tantum in virtute, ut ea pracditi, vel in Phalaridis tauro beati fint: alterum non dubitabunt, quin & Stoici convenientia fibi dicant, & vos repugnantia. Theophrasti igitur, inquit, tibi liber ille placet de beata vita? Tamen aberramus a propofito: &, ne longius; prorfus, inquam, Pifo, si ista mala funt, placet. Nonne igitur tibi videntur, inquit, mala? Id quaeres? inquam: in quo, utrum respondebo, verses te huc, atque illuc necesse est. Quo tandem modo, inquit? Quia si mala sunt, is, qui erit in his, beatus non erit. fi mala non funt, jacet omnis ratio Peripateticorum. Et ille ridens. Video, inquit, quid agas, ne discipulum abducam, times. Tu vero, inquam, ducas licet, fi sequatur. erit enim mecum, si tecum erit.

XXIX. Audi igitur, inquit, Luci. tecum enim, ut ait Theophrastus, mihi instituenda oratio est. Omnis auctoritas philosophiae consistit in beata vita comparanda, beate enim vivendi cupiditate incensi omnes sumus. Hoc mihi cum tuo fratre convenit. quare hoc videndum est, possitine nobis hoc ratio philosophorum dare. pollicetur certe. nisi enim id faceret, cur Plato Aegyptum peragravit, ut a facerdotibus barbaris numeros, & caelestia acciperet? cur post Tarentum ad Archytam? cur ad ceteros Pythagoreos, Echecratem, Timaeum, Acrionem Locros, ut, cum Socratem expressisset, adjungeret Pythagoreorum disciplinam, eaque, quae Socrates repudiabat, addisceret ? cur ipse Pythagoras & Aegyptum lustravit, & Persarum magos adiit? cur tantas regiones barbarorum pedibus obiit? tot maria transmist? cur haec eadem Democritus? qui qui (vere, falsone, quaereremus) dicitur oculis se, privafie: certe ut quam minime animus a cogitationibus abduceretur, patrimonium neglexit: agros deseruit incultos, quid quaerens aliud, nifi beatam vitam? quam fi etiam in rerum cognitione ponebat, tamen ex illa investigatione naturae consequi volebat, ut esset bono animo. id enim ille fummum bonum, ¿dupiar, & faepe alausia, appellat, id est, animum terrore liberum. Sed haec etsi praeclare, nondum tamen & perpolita. pauca enim, neque ea ipfa enucleate ab hoc, de virtute quidem, dicta. post enim haec in hac urbe primum a Socrate quaeri coepta: deinde in hunc locum delata funt. nec dubitatum, quin in virtute omnis, ut bene, fic. etiam beate vivendi spes poneretur, quae cum Zeno didicisset a nostris: ut in actionibus praefcribi solet, de re eadem fecit alio modo. Hoc tu nunc in illo probas. Scilicet vocabulis rerum mutatis, inconstantiae crimen ille effugit, nos effugere non possumus? Ille Metelli vitam negat beatiorem, quam Reguli: praeponendam tamen: nec magis expetendam, fed magis fumendam: &, si optio esset, eligendam Metelli, rejiciendam Reguli. Ego, quam ille praeponendam, & magis eligendam, beatiorem hanc appello: nec ullo minimo momento plus ei vitae tribuo, quam Stoici. Quid interest, nisi quod ego res notas notis verbis appello: illi nomina nova quaerunt, quibus idem dicant? Ita quemadmodum in fenatu femper est aliquis, qui interpretem postulet : sic isti nobis cum interprete audiendi funt. bonum appello, quidquid fecundum naturam est: quod contra, malum: nec ego solus: sed tu etiam, Chrysippe, in foro, domi: in

schola definis. Quid ergo? aliter homines, aliter philosophos loqui putes oportere, quanti quidque sit? aliter doctos, & indoctos? sed cum constiterit inter doctos, quanti res quaeque sit, si homines essent, utilitate loquerentur. dum res

maneant, verba fingant arbitratu suo.

XXX. SED venio ad inconftantiae crimen. ne faepius dicas, me aberrare: quam tu ponis in verbis; ego positam in re putabam. si satis erit hoc perceptum, in quo adjutores Stoicos optimos habemus, tantam vim esle virtutis, ut omnia, fi ex altera parte ponantur, ne appareant quidem: cum omnia, quae illi commoda certe dicunt effe, & fumenda, & eligenda, & praepofita, quae ita definiunt, ut fatis magno aestimanda fint: haec igitur cum ego tot nominibus a Stoicis appellata, partim novis, & commenticiis, ut ista producta & reducta, partim idem signisicantibus: quid enim interest, expetas, an eligas? mihi quidem etiam lautius videtur, quod eligitur, & ad quod delectus adhibetur. fed, cum ego ista bona omnia dixero, tantum refert quam magna dicam: cum expetenda, quam valde. fin autem nec expetenda ego magis, quam tu eligenda, nec illa pluris aestimanda ego, qui bona, quam tu, qui producta appellas: omnia ista necesse est obscurari, nec apparere, & in virtutes, tamquam in folis radios, incurrere. At enim, qua in vita est aliquid mali, ea esse beata non potest. Ne seges quidem igitur spicis uberibus, & crebris, si avenam ipfam videris: nec mercatura quaestuosa, fi in maximis lucris parum aliquid damni contra-An hoc usquequaque aliter in vita? & non ex maxima parte de tota judicabis? an dubium est, quin virtus ita maximam partem obtineat

tineat in rebus humanis, ut reliquas obruat? audebo igitur cetera, quae fecundum naturain funt, bona appellare, nec fraudare fuo veteri nomine, quam aliquid potius novum exquirere, virtutis autem amplitudinem quafi in altera librae lance ponere. Terram, mihi crede, ea lanx, & maria deprimet, semper enim ex eo, quod maximas partes continet, latissimeque funditur, tota res appellatur. dicimus aliquem hilare vivere. igitur, si semel tristior effectus est, hilara vita amissa eft? At hoc in eo M. Crasso, quem semel ait in vita rifisse Lucilius, non contigit, ut ea re minus ¿yélastos, ut ait idem, vocaretur. Polycratem Samium felicem appellant. nihil acciderat ei, quod nollet, nifi quod anulum, quo delectabatur, in mare abjecerat. Ergo infelix una moleftia: felix rurfus, cum is ipfe anulus in praecordiis pifcis inventus est. Ille vero, si insipiens: ( quod certe, quoniam tyrannus: ) numquam beatus. fi fapiens: ne tum quidem mifer, cum ab Oroete praetore Darei in crucem actus est.

XXXI. A r multis malis affectus. Quis negat? sed ea mala virtutis magnitudine obruebantur. An ne hoc quidem Peripateticis concedis, ut dicant, omnium virorum bonorum, id est, sapientum, omnibusque virtutibus ornatorum, vitam omnibus partibus plus habere semper boni, quam mali? quis hoc dicit? Stoicis licet. minime. sed isti ipsi, qui voluptate, & dolore omnia metiuntur, nonne clamant, sapienti plus semper adesse, quod velit, quam quod nolit? Cum tantum igitur in virtute ponant ii, qui se fatentur virtutis causa, nisi ea voluptatem acciret, ne manum quidem versuros suisse: quid facere nos oportet, qui quamvis minimam animi praestantiam

tiam omnibus bonis corporis anteire dicamus. ut ea ne in conspectu quidem relinquantur? quis enim est, qui haec cadere in sapientem dicere audeat, ut fi fieri possit, virtutem in perpetuum abjiciat, ut dolore omni liberetur? quis nostrum dixerit, quos non pudet ea, quae Stoici aspera dicunt, mala dicere, melius esfe, turpiter aliquid facere cum voluptate, quam honeste cum dolore? Nobis Heracleotes ille Dionyfius flagitiofe descivisse videtur a Stoicis propter oculorum dolorem. quis vero hoc didicisset a Zenone, non dolere, cum doleret? illud audierat, nec tamen didicerat, malum illud non esle, quia turpe non esset, & esset ferendum viro. Hic si Peripateticus fuisset, permanfiset, credo, in sententia, quoniam dolorem dicunt malum esse. de asperitate autem ejus fortiter ferenda praecipiunt eadem, quae Stoici, & quidem Arcefilas tuus, eth fuit in differendo pertinacior, tamen noster fuit. erat enim Polemonis. is cum arderet podagrae doloribus, visitassetque hominem Carneades, Epicuri perfamiliaris, & tristis exiret : mane, quaefo, inquit, Carneade noster: nihil illine hue pervenit. oftendit pedes, & pectus. attamen hic mallet non dolere.

XXXII. HAEC igitur est nostra ratio, quae tibi videtur inconstans: cum propter virtutis caelestem quandam, & divinam, tantamque pracstantiam, ut, ubi virtus sit, resque magnae, sumendae, laudabilesque virtute gestae, ibi esse misseria, & aerumna non possit, tamen labor possit, & molestia: non dubitem dicere, omnes sapientes semper beatos esse, sed tamen sieri posse, ut sit allus alio beatior. Atqui iste locus est, Piso, tibi etiam, atque etiam confirmandus, inquam.

quem

quem si tenueris, non modo meum Ciceronem, ted etiam me ipfum abducas licebit. Tum Quintus, Mihi quidem, inquit, fatis hoc confirmatum videtur. laetor quidem, philosophiam, cujus antea supellectilem pluris aestimabam, quam possessiones reliquorum, ita mihi dives videbatur, ut ab ea petere possem, quidquid in studiis nostris concupiffem: hanc igitur laetor etiam acutiorem repertam, quam ceteras: quod quidam ei deesse di-Non quam nostram quidem, inquit Pomponius jocans. fed mehercule pergrata mihi oratio tua. quae enim dici Latine posse non arbitrabar, ea dicta funt a te, nec minus plane, quam dicuntur a Graecis, verbis aptis. Sed tempus est, si videtur: & recta quidem ad me. Quod cum ille dixisset, & satis disputatum videretur, in oppidum ad Pomponium perreximus omnes.

## FINIS.

